B

E-ISSN xxxxX-XXXX Issue 1
so LI DARI I i DOI: 10.56404/solidarity.v1i01.220 January Edition 2025

Journal of Social, Humaninian, and Interfrah Research

MAKNA RELIGIUS DALAM ZIARAH MAKAM SUNAN KUNING: PENGALAMAN
SPIRITUAL DAN PEMBENTUKAN IDENTITAS SOSIAL MASYARAKAT MACANBANG

Irma Hadhe Firananda
PROGRAM STUDI SOSIOLOGI AGAMA JURUSAN USHULUDDIN FAKULTAS USHULUDDIN
ADAB DAN DAKWAH UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SAYYID ALI RAHMATULLAH
TULUNGAGUNG

hadheirma@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini berjudul “Makna Religius dalam Ziarah Makam Sunan Kuning: Pengalaman Spiritual dan
Pembentukan Identitas Sosial Masyarakat Macanbang”. Fokus utama penelitian adalah pada pengalaman
spiritual peziarah serta pembentukan identitas sosial masyarakat Macanbang, Tulungagung. Ziarah
makam sebagai praktik religius tidak hanya dipahami sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai ruang
sakral yang menjadi perantara hubungan manusia dengan Yang Ilahi, sekaligus memperkuat solidaritas
sosial. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode observasi, wawancara mendalam,
dan dokumentasi terhadap peziarah, dan masyarakat Desa Macanbang. Kerangka teoritis penelitian ini
merujuk pada konsep sakralitas dan tempat suci Mircea Eliade. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
praktik ziarah ke makam Sunan Kuning dimaknai tidak hanya sebagai ritual keagamaan, melainkan juga
sebagai pengalaman spiritual yang menghadirkan ketenangan batin, refleksi diri, serta hubungan vertikal
dengan Tuhan. Motif ziarah terbagi menjadi dua, yakni motif duniawi dan motif ukhrawi. Pengalaman
spiritual para peziarah merefleksikan adanya hierofani, yakni manifestasi sakral dalam ruang makam yang
dipahami sebagai axis mundi. Selain itu, keberadaan makam Sunan Kuning membentuk identitas sosial
masyarakat Macanbang melalui persepsi kolektif, pelestarian tradisi, simbolisme religius, serta kebanggaan
lok al. Namun, identitas ini tidak homogen, melainkan bersifat dinamis karena adanya dialektika antara
yang sakral dan profan. Dengan demikian identitas sosial masyarakat Macanbang masih dalam negosiasi,
karena terdapat dinamika sosial yang menumbuhkan dua pendapat berbeda dalam satu masyarakat.

Kata kunci: ziarah, sakralitas, Sunan Kuning, Mircea Eliade, makna religius, identitas sosial

PENDAHULUAN

Tradisi ziarah sering kali dikaitkan dengan kebiasaan masyarakat muslim di Indonesia, namun
sebenarnya ziarah makam bukan hanya kebiasaan dalam tradisi-kultur masyarakat muslim saja. Clifford
Geertz dalam bukunya yang berjudul The Religion of Java, menyampaikan bahwa tradisi ziarah makam
telah terjadi sejak dari masyarakat Afrika-Sub Sahara, dari Afrika, Maroko, Iran-Parsi, Al-Jazair, Mesir,
Pakistan hingga di Indonesia.(Geertz, 1976) Di Indonesia terdapat beragam fenomena keagamaan terkait
tempat ziarah makam yang menjadi favorit bagi individu maupun kelompok masyarakat muslim,
utamanya di wilayah Jawa sering terdapat kegiatan ziarah makam tokoh-tokoh wali yang rutin diadakan.
Ziarah makam wali merupakan tradisi yang selalu dikunjungi pada waktu tertentu, seperti pada saat
menjelang puasa Ramadhan, bulan Ruwah-Arwah, Rajab, dan Maulid (Rabiul Awal).(Qodir, 2018)

®. ET Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research is licensed under a Creative
Commons Attribution 4.0 International License.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:hadheirma@gmail.com

Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

Mayoritas masyarakat meyakini makam wali sebagai tempat yang tenang, aman, nyaman, dan
mustajab untuk memanjatkan doa. Ketenangan ini datang dari kepercayaan bahwa sosok wali memiliki
riwayat kebaikan yang pada akhirnya menumbuhkan sifat optimisme dalam berdoa dan memohon kepada
Tuhan Yang Maha Esa melalui prosesi tawasul. (IKKhoirul, 2015) Selain ziarah makam wali ataupun tokoh
besar agama yang berada di tanah Jawa, tradisi ziarah m(Geertz, 1976)akam ini juga ramai dilakukan di
luar Jawa, seperti Sumatera, Sulawesi, Kalimantan, hingga wilayah Indonesia Timur. Ziarah makam ini
dilakukan ke makam-makam tokoh yang dianggap sakral dan keramat oleh para peziarah. Salah satunya
fenomena ziarah makam wali pada masyarakat Mandar, Sulawesi Barat. Karena jasa perjuangan tokoh-
tokoh tersebut dalam melakukan dakwah dan menyebarkan Islam, masyarakat baik dari Sulawesi Barat

ataupun masyarakat luar ramai mengunjungi makamnya.(Latif & Usman, 2021)

Fenomena ziarah wali juga berkembang ke wilayah lain seperti Bali dengan tradisi Wali Pitu.
Berdasarkan penelitian etnografi oleh Syaifudin Zuhri mengenai ziarah ke makam tujuh wali di Bali, beliau
menyimpulkan bahwa fenomena ini telah menciptakan eksistensi “tradisi sakral yang diciptakan”, yang
mana terdiri dari dua aspek, yaitu spiritual dan sosial-ekonomi. Tradisi tersebut berkaitan dengan
pengkultusan makam wali sebagai “pembentuk kesadaran masyarakat”, axis mundi (pusat spiritual) juga
berinteraksi dengan sosial-ekonomi guna memperkuat identitas komunitas Muslim di tengah lingkungan
mayoritas non-Muslim.(Zuhri, 2022) Praktik ziarah baik yang ada di Jawa maupun luar Jawa memiliki
pola persamaan, yaitu adanya simbol seperti pembacaan doa, tahlil, serta harapan akan keberkahan dan
perlindungan.(Bautista, 2016) Hal tersebut menunjukkan adanya hubungan dalam pemberian makna pada
tradisi ziarah sebagai bentuk penghormatan terhadap tokoh suci serta sarana mendekatkan diri kepada
Tuhan.

Dalam konteks Jawa Timur, salah satu bentuk ziarah yang menarik untuk dikaji adalah praktik
ziarah makam Sunan Kuning yang berada di Kabupaten Tulungagung. Makam Sunan Kuning sendiri
tepatnya terletak di Desa Macanbang, Kecamatan Gondang, Kabupaten Tulungagung. Meskipun
lokasinya terletak jauh dari pusat kota, makam ini masih memiliki sejarah lokal yang kompleks dan
memiliki karakteristik khas masyarakat Jawa yang tradisinya menekankan keselarasan antara ajaran Islam
dan budaya lokal. Praktik ziarah yang telah berlangsung secara kolektif dan diwariskan secara turun-
temurun ini berkembang di tengah masyarakat hingga melibatkan berbagai lapisan masyarakat, termasuk

masyarakat Desa Macanbang sendiri.

Timur. Sunan Kuning atau yang memiliki nama asli Muhammad Zaenal Abidin merupakan
kerabat Sunan Kudus sekaligus menantu dari Sunan Ampel, namun asal muasal dari Sunan Kuning tidak
dapat diketahui secara pasti. Sunan Kuning diketahui memiliki beberapa makam yang tersebar di wilayah
Pulau Jawa, salah satunya berada di Desa Macanbang, Kecamatan Gondang, Kabupaten Tulungagung.
Di area makam Sunan Kuning Macanbang, terdapat masjid tua yang dipercayai oleh masyarakat sekitar
sebagai peninggalan Sunan Kuning. Masyarakat percaya bahwa Masjid Tiban dipindahkan secara magis
dengan cara mengangkat satu bangunan masjid dan dipindahkan ke lokasi saat ini. Terdapat pendapat
yang menyatakan bahwa meninggalnya Sunan Kuning disebabkan oleh racun yang dicampur ke air
minum oleh temannya yang berkhianat, pendapat lainnya mengatakan racun tersebut diberikan oleh
musuhnya.(Al, 2015)

23



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

Tradisi ziarah makam Sunan Kuning tidak hanya diartikan sebagai tempat peristirahatan terakhir
seorang tokoh yang dipercayai mempunyai kedekatan dengan dunia spiritual, tetapi juga menjadi pusat
aktivitas religius masyarakat sekitar. Masyarakat menyatukan praktik ini ke dalam kehidupan sosial dan
spiritual mereka, bersama dengan peziarah dari luar daerah, mereka berkumpul di situs makam pada
waktu tertentu untuk melakukan ritual ziarah yang telah diwariskan dari generasi ke generasi. Aktivitas
ziarah yang rutin dilakukan oleh masyarakat berguna sebagai media sosial nilai, pembentukan jati diri,

serta memperkuat hubungan sosial masyarakat Macanbang.

Selain praktik ini dinilai sebagai bentuk ritual keagamaan yang bersifat kolektif, juga dilihat sebagai
bentuk pengalaman spiritual yang bersifat individual atau personal. Bagi sebagian individu menjadikan
ziarah makam menjadi momen memberikan perhatian penuh untuk mendekatkan diri kepada Tuhan,
meminta petunjuk, keselamatan, hingga mencari ketenangan jiwa.(Fahrozi et al., 2024) Dalam praktiknya,
ketika berziarah seseorang akan membawa motivasi, harapan, serta pengalaman yang berbeda. Beberapa
menganggap ziarah sebagai bentuk ikhtiar spiritual, sedangkan yang lain menganggap sebagai wujud

tanggung jawab terhadap nilai-nilai warisan nenek moyang.(Biroli, Kartono, & Demartoto, 2018)

Kegiatan keagamaan seperti ziarah makam Sunan Kuning diharapkan dapat membantu
membangun karakter spiritual yang menyeluruh dan harmonis serta mempererat hubungan
antarmasyarakat. Namun, pada praktiknya ziarah tidak selalu mencerminkan prinsip-prinsip luhur
tersebut secara keseluruhan. Beberapa peziarah datang hanya berdasarkan tradisi dan kebiasaan, bukan
untuk mencari spiritual secara mendalam. Partisipasi masyarakat secara menyeluruh masih cukup terbatas,
sebagian besar ziarah hanya dilakukan oleh kelompok tertentu, sementara generasi muda mulai
menyepelekan arti dan kegunaan dari tradisi ini. Meskipun diharapkan tradisi ziarah dapat berfungsi
sebagai tempat untuk berkumpul bersama dan membentuk identitas kolektif yang kuat, fakta
menunjukkan bahwa penafsiran ziarah cenderung beragam dan berubah karena pengaruh dari

modernisasi.

Kajian sosiologi sering kali lebih berfokus pada institusi keagamaan dan praktik kolektif dan
mengabaikan aspek pengalaman individu dari praktik ziarah. Oleh karena itu, penting untuk mengkaji
lebih dalam tentang bagaimana makna religiusitas yang di konstruksikan oleh masyarakat Desa
Macanbang melalui praktik ziarah makam Sunan Kuning dan bagaimana pengalaman spiritual tersebut
berperan dalam pembentukan serta penguatan identitas sosial masyarakat lokal seperti di Desa
Macanbang. Studi ini menarik secara sosiologis karena menunjukkan bagaimana praktik keagamaan lokal
dapat memperkuat identitas kolektif suatu masyarakat. Dalam situasi ini, ziarah ke makam Sunan Kuning
telah mengalami perkembangan menjadi konstruksi sosial yang melibatkan pengalaman pribadi dan
kelompok, serta menunjukkan bagaimana masyarakat menciptakan, mempertahankan, dan memahami
nilai nilai religius.

Studi ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana masyarakat Desa Macanbang, Kabupaten
Tulungagung membentuk makna religius dari ziarah makam Sunan Kuning dan bagaimana pengalaman
spiritual yang dihasilkan dari ziarah tersebut turut membentuk dan memperkuat identitas sosial. Penelitian
ini perlu dilakukan karena meskipun praktik ziarah telah menjadi bagian dari kehidupan religius
masyarakat Desa Macanbang, sering kali maknanya dipahami secara terbatas atau dilihat sebagai rutinitas

formal belaka. Dalam konteks masyarakat modern, khususnya generasi muda, timbul kecenderungan

24



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

untuk menjauh dari tradisi-tradisi lokal seperti ziarah yang sudah tidak dianggap relevan. Namun di sisi
lain, masyarakat masih menjalani tradisi ini karena adanya keyakinan spiritual. Urgensi penelitian ini
terletak pada upaya menjaga pemahaman yang utuh terhadap setiap praktik religius tradisional di tengah
perubahan zaman. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi kajian sosiologi agama,
khususnya dalam melihat bagaimana religiusitas dan identitas sosial masyarakat lokal dibentuk melalui

praktik keagamaan yang hidup dalam budaya.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif naratif. Pendekatan yang digunakan dalam
penelitian ini adalah fenomenologi. Penelitian kualitatif naratif dalam konteks ini berfokus untuk
memahami makna yang terkandung dari pengalaman spiritual dan pembentukan identitas masyarakat
Desa Macanbang melalui cerita dan narasi yang telah disampaikan oleh informan. Penelitian ini berlokasi
di area makam Sunan Kuning di Desa Macanbang. Pemeliti menggunakan dua sumber data yaitu
masyarakat Desa Macambang dan peziarah sebagai data primer, data sekunder berasal dari referensi studi

pustaka dan dokumen observasi dari lokasi penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Desa Macanbang merupakan salah satu desa yang terletak di Kabupaten Tulungagung, tepatnya
di Kecamatan Gondang, Kabupaten Tulungagung, Provinsi Jawa Timur. Secara geografis, Desa
Macanbang terletak pada 08.09247 LU-111.85.537 BT, pada ketinggian 122 M diatas permukaan laut.
Luas wilayah desa ini sebesar 118,80 ha dengan kondisi geografis berupa lahan pertanian. Wilayah Desa
Macanbang di dominasi dengan pemukiman dan perkebunan serta persawahan yang memiliki kondisi
tanah kering dan tanah basah. Berdasarkan pemanfaatan lahannya, pemukiman memiliki wilayah seluas
54,25 ha, sawah seluas 77,56 ha, kebun seluas 57,37 ha, ladang seluas 20,44 ha, kolam seluas 1,5 ha, dan
area lainnya seluas 0,61 ha.48 Lahan pertanian dan perkebunan di Desa Macanbang ditanami macam-
macam vegetasi tanaman seperti padi, jagung, tembakau, semangka, bawang merah, cabai, dan

melon.(Macanbang, n.d.)

Total penduduk Desa Macanbang sebanyak 1908 jiwa, yang terdiri dari laki-laki sebanyak 963 jiwa
dan Perempuan 945 jiwa. Penduduk Desa Macanbang tersebar di 3 Dusun, yaitu Dusun Krajan, Dusun
Trate dan Dusun Gajah, 6 RW, dan 14 RT. Tingkat kepadatan di Desa Macanbang sebesar 17 jiwa per
km?2.50 Secara administratif, Desa Macanbang berbatasan dengan Desa Kiping Kecamatan Gondang di
sebelah Utara, Desa Gondosuli Kecamatan Gondang di sebelah Timur, Desa Dukuh Kecamatan
Gondang di sebelah Selatan, dan Desa Rejosari Kecamatan Gondang di sebelah Barat.(Macanbang, n.d.)

Dari segi perekonomian, masyarakat Desa Macanbang tergolong memiliki Tingkat perekonomian
menengah ke atas. Mata pencaharian masyarakat kebanyakan sebagai petani atau pekebun dan
pengrajin.52 Desa Macanbang terkenal dengan legenda seorang tokoh penyebar Islam yakni Sunan
Kuning yang meninggal setelah diracun oleh musuhnya, sehingga makamnya terletak di desa tersebut.
Menurut mitos yang beredar, konon makam tersebut dijaga oleh harimau merah, sehingga tempat
tersebut dinamakan Alas Semampir, yang kemudian berubah menjadi Desa Macanbang hingga saat ini.

Saat ini makam Sunan Kuning menjadi destinasi wisata religi Desa Macanbang.

25



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

A. Pengalaman Spiritual Peziarah

Ziarah ke makam Sunan Kuning bagi mayoritas peziarah bukan sekedar aktivitas ritual
atau kewajiban tradisi, melainkan momen spiritual yang personal serta penuh makna. Dalam
wawancara yang dilakukan dengan beberapa peziarah dari berbagai latar belakang, terlihat jelas
bahwa praktik ini menjadi sebuah cara untuk menenangkan batin, menyampaikan harapan, dan
bahkan membawa perubahan cara pandang hidup. Tentu saja setiap peziarah datang dengan
membawa harapan serta tujuan yang berbeda, ada yang meminta kesehatan, rezeki, kelancara
urusannya, jodoh, atau bahkan hanya sekadar rasa tenang dalam menjalani hidup. Namun, yang
lebih penting dari tujuan itu adalah bagaimana mereka bertemu dengan Yang Suci selama proses
ziarah berlangsung. Pengalaman tidak selamanya bersifat spektakuler ataupun supranatual,
melainkan lebih sering hadir dalam bentuk ketenangan, kelegaan batin, ataupun dorongan moral
dan spiritual yang memperkuat keyakinan.

Seorang peziarah perempuan, bernama Tasya (25 tahun), mengungkapkan bahwa ia rutin
berziarah ke makam Sunan Kuning karena merasa tempat ini membawa ketenangan dan semangat

hidup baru. Ia menyatakan,

“Kalau punya masalah itu jadi berasa ringan gitn, jadi punya semangat hidup lagi. Pulang dari sini itn
hati bisa lebih ringan, hidupnya juga lebib terarah. Tujuannya yang pertama itu memang mencari

ketenangan, yang kedua kita sebagai muslim biar ingat kematian.”

Bagi Tasya, ziarah tidak hanya sarana untuk meminta sesuatu, tetapi juga sebagai bentuk
penguatan spiritual dan pengingat akan kematian, yang pada akhirnya membentuk sikap hidup
yang lebih reflektif. Hal ini selaras dengan pemikiran Mircea Eliade bahwa ruang sakral menjadi
tempat di mana manusia dapat mengalami hierophany, yakni pertemuan dengan Yang Ilahi,
sehingga memungkinkan lahirnya kesadaran religius baru dalam diri individu.(Eliade, 1959)

Hal serupa juga dialami oleh Ica (23 tahun) berasal dari Kediri. Ia datang dengan kondisi
batin yang tidak tenang akibat tekanan pasca-kelulusan dan kegagalam mencari pekerjaan. Ica
awalnya hanya mengikuti saran temannya. Namun, setelah berziarah, ia mengaku mengalami

kelegaan batin yang tidak diduganya.

“Saya datang bukan buat minta kerja ke Mbah Sunan Kuning, Cuma doa biar menerima keadaan..
pulang itu hatinya lebih tenang, jadi lebib ingat Tuban.”

Menariknya, Ica mengaku tidak melakukan ritual yang kompleks, ia hanya duduk,
membaca Yasin, lalu tiba-tiba menangis. Tangisan yang muncul secara spontan ini tidak hanya
diartikan sebagai kesedihan saja, tetapi bentuk manifestasi dari pelepasan beban emosional dalam
ruang yang dianggap suci. Menurut Eliade, pengalaman semacam ini menunjukkan bahwa ruang
sakral memiliki kekuatan untuk “menghapus” waktu profan dan menghadirkan momen
keheningan yang intens, di mana individu mengalami ke pusat dirinya, juga pada saat yang sama,

kepada Yang Transenden.

26



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

Tak hanya itu, Binti (27 tahun) dari Nganjuk menyebut bahwa ziarah membuatnya merasa

“plong”, seolah ada kekuatan yang membantunya lebih ikhlas. Ia menyampaikan bahwa,

“Tiap kali saya iarah ke sini, rasanya plong... Hati jadi lebil tenang, kayak ada keknatan yang
nolong saya buat lebih ikhlas.”

Peziarah lain, Novi (27 tahun) dari Ponorogo, bahkan menceritakan sebuah pengalaman
batin yang cukup unik. Saat sedang banyak pikiran soal peketjaan, ia berziarah dan mengaku

mendapat “bisikan” yang membantunya menemukan solusi.77

“Deg-degan sebelum masuk, tapi habis berdoa jadi adem. Pernah pas doa, kayak ada bisikan, ndak
Jelas sib, tapi habis itn masalab saya langsung ada jalannya.”

Pengalaman-pengalaman tersebut dapat dipahami dalam kerangka pengalaman puncak
dalam konteks spiritualitas. Meski tidak dapat diverifikasi secara empiris, pengalaman tersebut
menjadi realitas batin yang kuat, dan bagi individu yang mengalaminya, hal tersebut nyata,
menyentuh, dan membentuk sikap hidup selanjutnya. Dampak dari pengalaman spiritual ini juga
tercermin dalam perubahan sikap dan perilaku. Beberapa informan mengaku menjadi lebih sabar,
lebih tenang, dan lebih reflektif setelah rutin berziarah. Putra (35 tahun) asal Trenggalek, misalnya,

mengungkapkan:

“Selama rutin iarab itu hidup saya lebib ringan, pikiran jadi jernih, ndak gampang emosian.”

Sementara itu, Rizky (35 tahun) dari Pakel, Tulungagung mengaitkan pengalaman

spiritualnya dengan keajaiban personal:

“Pertama kali saya ke sini, doa saya soal anak dikabulkan. Sejak itu, hidup saya itu perubahannya
banyak semenjak punya anak sama rutin Jiarah ke sini. Anak saya itu bawa rezeki buat keluarga

saya.”

Berdasarkan temuan ini, dapat disimpulkan bahwa pengalaman spiritual dalam ziarah ke
makam Sunan Kuning merupakan bentuk pertemuan religisitas yang autentik. Ia hadir melalui
keterlibatan emosional, kesadaran akan diri, refleksi atas kehidupan dan pencarian makna yang
dipandu oleh suasana ruang sakral. Dalam teori Mircea Eliade, pengalaman ini menunjukkan
bahwa ruang sakral seperti makam Sunan Kuning berfungsi sebagai axis mundi, tempat di mana
manusia merasa terhubung dengan kekuatan Ilahi dan menemukan orientasi baru dalam
hidupnya.(Eliade, 1959)

B. Motif dalam Praktik Ziarah Makam Sunan Kuning

Praktik ziarah ke makam Sunan Kuning dilatar belakangi oleh beragam motif yang dimiliki

oleh para peziarah. Berdasarkan hasil wawancara yang telah dilakukan, motif bedasarkan

pengalaman dari peziarah dapat dikelompokkan menjadi dua kategori besar, yaitu motif duniawi

27



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

dan motif ukhrawi.(Mahzumi & Nurhidin, Edi; Zuhdi, 2020) Kedua motif ini menunjukkan
bahwa ziarah juga menjadi bagian dari pengalaman spiritual yang penuh dengan simbolisme,
bukan hanya sekadar aktivitas berdoa di pusara seorang tokoh agama. Di satu sisi, ziarah memiliki
fungsi sebagai media untuk mengupayakan kesejahteraan hidup di dunia (motif duniawi). D1 sisi
lain, juga menjadi sarana untuk memperkokoh hubungan manusia dengan tuhannya serta
mempersiapkan diri menuju kehidupan akhirat (motif ukhrawi).(Assoburu, 2022)
1. Motif Duniawi
Terdapat beberapa bentuk motif duniawi yang muncul dalam praktik ziarah ke
makam Sunan Kuning Desa Macanbang. Hal ini terlihat jelas dari pengalaman beberapa
informan yang mengaitkan ziarah dengan kebutuhan hidup sehari-hari, baik terkait
pekerjaan, rezeki, bahkan kelancaran hajar besar. Diantaranya Yudi (78 tahun) seorang
mantan kepala desa di salah satu desa di Tulungagung menuturkan bahwa ziarah
merupakan bagian dari ikhtiarnya sebelum mencalonkan diri sebagai kepala desa. Ia

mengaitkan ziarah dengan kelancaran hajat politik:

“Kalau dulu waktu man nyalonkan kepala desa, saya sowan duln kesini, biar dikasih lancar.
Saya yakin kalan man punya niat besar, seperti jadi pemimpin desa, harus menghormati belian

dnln. Biar langkabnya dapat ridho.”

Ica (23 tahun, Kediri):

Saya itu ke sini karena lagi bingung aja sib mbak. Saya kan kebetulah habis lulus tapi
masih nganggur, di rumab itn agak sumpek pikirannya negatif terus karena ga dapat kerja.

Terus ya sama teman disarankan kesini.”

Dari pernyataan tersebut menunjukkan bahwa makam Sunan Kuning dipandang
memiliki dungsi simbolis sekaligus spiritual yang diyakini berpengaruh pada urusan
duniawi. Dengan demikian, motif duniawi peziarah menegaskan peran makam sebagai
sumber daya spiritual untuk menyelesaikan persoalan profan, baik yang menyangkut
ekonomi, pekerjaan, maupun politik sekalipun.

Menurut Eliade, ruang sakral memiliki kekuatan yang diyakini dapat menembus
kehidupan sehari-hati (profan).(Eliade, 1959) Keyakinan bahwa doa di makam wali dapat
melancarkan hajat politik (seperti diungkapkan Yudi) merupakan contoh bagaimana
ruang sakral dipahami sebagai penopang legitimasi sosial. Dalam hal ini menegaskan
pandangan Eliade bahwa bagi manusia religius, tidak ada pemisah mutlak antara sakral
dan profan, melainkan keduanya saling menembus dan mengisi.

2. Motif Ukhrawi

Adapun bentuk motif ukhrawi yang ditemukan dalam ziarah makam Sunan

Kuning seperti yang disampaikan oleh Tasya (25 tahun, Kauman), menjelaskan bahwa ia

datang untuk mencari ketenangan sekaligus mengingat kematian. Ia mengatakan:

28



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

“Twnannya yang pertama itu memang mencari ketenangan, yang kedua kita sebagai muslim
biar ingat kematian.”

“Kalau saya pribadi itu kesini buat jadi tempat menenangkan diri, mendekatkan diri kepada
Allab juga, jadi pulang dari sini itu hati bisa lebih ringan, hidupnya juga lebib terarah.”

Hal yang sama diungkapkan oleh Binti (27 tahun, Nganjuk) yang menekankan

dimensi ketenangan batin. Ia menyampaikan:

“..kalan saya kesini itu biar bati tenang, pikiran juga lebibh aden.”’101

Dari kutipan-kutipan tersebut menunjukkan bahwa ziarah dipahami sebagai
sarana renungan religius, refleksi diri, serta media untuk memperkuat hubungan vertikal
dengan Allah swt. Pada motif ukhrawi, makam memiliki fungsi sebagai axis mundi, yakni
poros kosmos yang menghubungkan manusia dengan Yang Ilahi, sehingga menghadirkan
pengalaman religius berupa ketenangan batin, ingatan akan kematian, serta kedekatan
dengan Allah swt. Motif ukhrawi yang diungkapkan oleh narasumber juga
memperlihatkan dimensi hierofani dalam ziarah, yakni momen ketika yang sakral
menampakkan diri dalam ruang dan waktu. Bagi para peziarah, makam Sunan Kuning
bukan sekadar tempat berdoa, melainkan ruang di mana mereka mengalami kehadiran
ilahi secara simbolis.

C. ZIARAH SUNAN KUNING DAN PEMBENTUKAN IDENTITAS SOSIAL
a. Persepsi Masyarakat Macanbang terhadap Makam Sunan Kuning

Masyarakat Macanbang memiliki persepsi beragam mengenai keberadaan makam
Sunan Kuning. Sebagian besar memandangnya sebagai tempat yang sakral, memiliki nilai
religius tinggi, sekaligus menjadi penanda identitas desa. Sementara bagi sebagian lain,
makam cenderung dipandang sebagai ruang biasa yang berdampingan dengan aktivitas
profan (tidak bersangkutan dengan keagamaan) dan tidak selalu identik dengan
kesakralan. Perbedadan cara pandang ini mencerminkan bahwa pemaknaan masyarakat
terhadap makam tidak tunggal. Pandangan kesakralan terlihat dari ungkapan Maryani (59
tahun):

“Bagi saya, makam Sunan Kuning itu tempat sakral. Dari saya kecil sudab sering diajak
orang tua untuk nyekar ke sana, jadi memang terasa beda, auranya tenang dan membunat hati

Jadi adem.”

Supiyan (56 tahun) menuturkan:
“Untuk sejarah makam Sunan Kuning ini hanya mendengar kabar dari berita-berita orang,
kadang ceritanya ada_yang tidak sama, jadi saya ndak bisa mendetailfean itn. Kalan untuk

_yang saya dengar ya ceritanya sama seperti yang diceritakan oleh jurn kunci.”

29



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

Dari pernyataan tersebut menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat tentang
asal-usul makam bersandar pada tradisi lisan. Persepsi masyarakat terhadap situs makam
wali terbentuk melalui narasi kolektif yang diwariskan secara turun-temurun, meskipun
sering kali bercampur antara sejarah dan mitos. Memori kolektif dapat menjadi sarana
masyarakat untuk membangun sebuah identitas sosial. Selain itu, simbol-simbol yang
diyakini ada di sekitar makam turut memperkuat pandangan masyarakat tentang
kesakralannya. Guman (68 tahun) mengaitkan makam dengan penampakan macan merah

sebagai penjaga gaib Sunan Kuning:

“Sifatnya kalan dulu itn mennrut cerita ya mbak ya, saya juga ndak tabu asalnya gimana.
Cuma cerita orang-orang sesepub sini itn dulunya ketika ada orang tertidur, dan tidurnya
tidak beraturan akan dibuang ke tempat seperti peceran-peceran gitn. Cerita yang lain itu ada

suara auman macan.”

Beliau juga menambahkan peran makam sebagai perantara kultural:

“Mbah Sunan Kuning itu ya sebagai Waliyullah, tapi tetap kalau berdoa minta e ke Allab,

giarah itu ibarat e dadi perantara.”

Kisah tersebut memperlihatkan bagaimana sebagian masyarakat membingkai
makam dalam kategori sakral. Menurut Eliade, fenomena ini dapat dipahami sebagai
hierofani, yaitu ketika sesuatu yang dianggap sakral menampakkan diri dalam realitas
duniawi. Macan merah di sini berfungsi sebagai simbol yang menandai perbedaan ruang
sakral (makam) dengan ruang profan (lingkungan sekitarnya).108 Dengan hadirnya mitos
dan simbol mistis yang berkembang di sekitar makam berperan penting dalam
memperkuat sakralitas dan menjaga keterhubungan masyarakat dengan makam Sunan
Kuning.(Cahyadi & Saefullah, 2023)

Namun, tidak semua warga memaknai makam dengan tingkat religius yang sama.
Mainah (48 tahun) menilai bahwa kesakralan makam terkadang “terganggu” oleh

campuran motivasi peziarah. Ia menuturkan,

“Matkam Sunan Kuning itu memang tempat bersejarah, tapi sekarang kesannya jadi campur
aduk. Ada yang datang betul-betul untuk doa, ada juga yang cuma ikut-ikutan. Kadang saya

merasa kesakralannya kurang terjaga.”

Hal ini menunjukkan adanya ketegangan antara nilai sakral dan praktik profan
dalam konteks ziarah, terutama ketika dimensi spiritual bercampur dengan kepentingan
duniawi. Sedangkan informan lain, Ayu (40 tahun) yang merupakan pemilik warung kopi
dekat makam, melihat makam Sunan Kuning sebagai ruang biasa yang berdampingan

dengan aktivitas profan:

30



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

“Ya seperti makam biasanya. Malah menurut saya, karena sering didatangi para peiarah

Jadi ndak terlalu terasa seperti makam, rasanya seperti bangunan biasa saja.”

Pandangan ini memperlihatkan adanya proses desakralisasi, di mana ruang yang
dianggap suci bisa “ternormalisasi” dalam kehidupan sehari-hari. Seringkali fenomena ini
terjadi karena naiknya modernitas dan kebutuhan sosial-ekonomi, yang akhirnya
menggeser cara masyarakat memandang makam, yang mana dari ruang sakral menjadi
ruang multifungsi.

b. Makam Sunan Kuning dan Identitas Sosial Masyarakat Macanbang

Makam Sunan Kuning memiliki posisi yang penting dalam kehidupan masyarakat
Macanbang. Keberadaannya tidak hanya dilihat sebagai situs religius, tetapi juga sebagai
simbol dan kultural yang membentuk identitas kolektif masyarakat. Identitas tersebut lahir
dari keterlibatan masyarakat dalam ritual-ritual keagamaan, kegiatan sosial, solidaritas,
hingga kebanggaan kultural yang diwariskan lintas generasi. Bagi masyarakat Desa
Macanbang, makam Sunan Kuning memiliki fungsi sebagai pusat kegiatan keagamaan

yang memperkuat kesalehan kolektif. Supiyan (56 tahun) menuturkan:

“Lek kegiatan masyarakat waktu iarah itu ya baca Yasin sama tablil, kalan pas Ziarah
massal gitn. Terus disini setiap hari minggu wage itu ada khotmil Qur'an, setiap bulan. Ada
lagi agenda rutin setiap bulan selo itn Flanl Sunan Kuning, terus pengajian, manlid nabi, setiap

malam itu ada kencrengan sholawatan begitn, Rajaban juga aktif acaranya.”

Selain fungsi religius, makam Sunan Kuning juga berperan sebagai ruang interaksi
sosial. Pak Slamet (61 tahun) menyampaikan bahwa pendopo makam kerap menjadi

tempat kegiatan bersama:

“Kadang lek ada kegiatan saantunan anak yatim atan kerja bakti desa, ya kumpulnya di
pendopo matkan. Pendopo makam ini kan memang dibuat biar enak lek ada rembukan, jadi

ndak. cuma buat Ziarah, buat silaturabmi warga juga.”

Makam Sunan Kuning juga membentuk identitas kultural masyarakat Macanbang.
Supiyan menegaskan bahwa keberadaan makam membuat desa memiliki ciri khas dan
menjadi kebanggaan tersendiri:

“Pastinya bangga Mbak, bangga sekali. Meskipun saya buka orang asli Macanbang ya tetap

bangga. Desa itu jadi rame banyak di kenal orang-orang luar, kita jadi punya ciri kbas gitn

karena ada makamnya Mbab Sunan ini.”

Maryani (59 tahun):

31



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

“Matkanm itu jadi simbol babwa desa Macanbang punya sejarah. Kalan tidak ada makam ini,
mungkin desa ini ndak dikenal orang. Saya merasa desa ini punya kebormatan karena ada

matkam Sunan Kuning.”

Identitas kultural ini menjadi bagian dari sense of belonging, yakni di mana
terdapat perasaan nyaman, diterima, dihargai menjadi bagian dari suatu lingkungan sosial.
Dalam penelitian Muhklis Latif & Ilham Usman juga menemukan bahwa makam wali di
Mandar berfungsi sebagai penanda kebanggan kultural sekaligus perekat identitas
sosial.(Latif & Usman, 2021) Namun meskipun banyak warga mengaitkan makam dengan
identitas religius dan sosial, ada juga yang menolak menjadikannya sebagai pusat identitas.

Bagi sebagian warga, keberadaan makam lebih berhubungan dengan rutinitas
sosial-ekonomi daripada simbol identitas religius. Selain itu, beberapa warga juga merasa
aktivitas profan di sekitar makam, seperti adanya warung kopi dengan hiburan karaoke,
justru mengurangi kesakralan dan menimbulkan pertentangan yang bersamaan dalam
memaknai makam.

Supiyan (56 tahun):

“..masyarakat asli sini malah pilih ke warung kopi sebelah makam itu. Dampak negatifnya
dari warung kopi yang ada di sebelah itn untuk para peziarab dan masyarakat yang
melakukan kegiatan di masjid jadi terganggu dan membuat tidak nyaman.”

Maryani (59 tahun):

“Kalan soal warung karaoke, sebenarnya saya kurang setuju. Karena kadang suaranya keras

sampai malam, rasanya kurang pas dengan suasana makan.”’
A 7)) 24 /4

Kritik semacam ini memperlihatkan bahwa identitas sosial yang terbentuk tidak
sepenuhnya homogen, melainkan hasil tarik menarik antara sakral dan profan.
Keberagaman pandangan ini memperlihatkan bahwa identitas sosial masyarakat Desa
Macanbang bersifat plural dan dinamis. Dalam perspektif Eliade, makam Sunan Kuning
tetap berfungsi sebagai akses mundi, karena ia menjadi pusat orientasi masyarakat baik
dalam aspek spiritual maupun sosial. Namun, pengalman profan seperti normalisasi
makam dan aktivitas ekonomi di sekitarnya memperlihatkan adanya dialektika antara
sakral dan profan. Identitas yang terbentuk di Desa Macanbang dengan demikian
bukanlah identitas tunggal, melainkan mosaik: sebagian menegaskan identitas religius dan
kultural mereka melalui makam, sementara sebagian lain mempertanyakan keterhubungan
makam sebagai simbol identitas. Hal ini pada akhirnya memperlihatkan bentuk kompleks
dari identitas masyarakat Desa Macanbang di tengah perubahan sosial dan modernitas.

Keberadaan makam Sunan Kuning memberikan dampak yang cukup kompleks
bagi masyarakat Desa Macanbang. Dampak ini mencakup dimensi religius, sosial,

ckonomi, hingga kultural. Sebagai sebuah ruang sakral, makam menghadirkan nuansa

32



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

religius yang memengaruhi pola ibadah masyarakat. Namun, pada saat yang sama,
keberadaannya juga melibatkan sosial-ekonomi yang menimbulkan dinamika tersendiri.
Makam Sunan Kuning menjadi tempat masyarakat Desa Macanbang memperdalam nilai
religius. Kegiatan haul, pengajian, tahlil, dan sholawatan yang dilakukan secara rutin
menciptakan suasana religius membentuk kebiasaan baru bagi sebagian warga.

Selain sebagai pusat ritual, makam Sunan Kuning juga berfungsi sebagai ruang
yang memperkuat interaksi sosial. Slamet (61 tahun) menuturkan bahwa pendopo makam
sering menjadi tempat berkumpul dan bermusyawarah. Hal ini memperlihatkan bahwa
makam berperan dalam menciptakan hubungan sosial yang erat. Aktivitas kolektif yang
dilakukan di area makam memperkuat solidaritas, mempertemukan warga dalam interaksi
yang lebih erat, serta menumbuhkan rasa kebersamaan.(Muliadi, Fasya, & Ilham, 2020)

Keberadaan makam Sunan Kuning juga berdampak pada kehidupan ekonomi
masyarakat. Ramainya peziarah membuka peluang usaha baru, seperti warung kopi atau
bahkan penyediaan kebutuhan ziarah. Penelitian Muhlis Latif & Muh Ilham Usman di
Mandar menemukan fenomena serupa: tradisi ziarah wali menjadi bagian dari dinamika
ckonomi lokal, meski menimbulkan keyakinan yang bertentangan antara dimensi religius
dan profan.(Latif & Usman, 2021) Namun, sebagian masyarakat juga memandang adanya
unsur profan dalam aktivitas ekonomi ini. Keberadaan warung dengan fasilitas hiburan,
dianggap dapat mengurangi kesakralan makam.

Pengaruh makam Sunan Kuning terhadap kehidupan masyarakt Macanbang
bersifat multidimensi. Ia memperkuat spiritualitas melalui ritual, menumbuhkan
solidaritas sosial, membuka peluang ekonomi, dan menjadi simbol kultural desa. Namun,
pengaruh ini tidak sepenuhnya diterima homogen. Sebagian masyarakat menganggap
makam hanya sebagai ruang biasa, bahkan ada yang menilai keberadaan aktivitas profan
justru mengurangi makna sakralnya. Dalam praktiknya, sakralitas terus dinegosiasikan

oleh masyarakat.

KESIMPULAN

Kesimpulan dalam bab ini dirumuskan dari hasil penelitian lapangan melalui observasi,
wawancara, dan analisis dokumen, serta kajian teori tentang sakralitas dan tempat suci menurut Mircea
Eliade, maka dapat disimpulkan beberapa hal. Praktik ziarah ke makam Sunan Kuning oleh peziarah tidak
hanya dimaknai sebagai rutinitas keagamaan, terdapat dua motif utama dalam pelaksanaan praktik ziarah
ini: (1) Motif duniawi, sarana untuk memohon kelancaran dalam pekerjaan, memohon keharmonisan
keluarga, dan memohon kesembuhan suatu penyakit. (2) Motif ukhrawi, sarana tawasul, pengingat
kemarian, pencarian ketenangan batin, dan introspeksi diri. Unsur-unsur ritual seperti doa, tahlilan, tabur
bunga, maupun ziarah sebelum ziarah memperlihatkan dialektika antara dimensi langit, bumi, dan bawah.
Dalam perspektif Mircea Eliade, tradisi ziarah ini menunjukkan adanya hierofani (manifestasi sakral)
dalam ruang makam yang dianggap sebagai pusat kosmos (axis mundi), tempat peziarah dapat merasakan
keterhubungan antara dunia profan dan dunia transenden. Sakralitas makam tidak bersifat statis,
melainkan terus diperbarui melalui pengulangan ritual yang meneguhkan nilai religius di tengah

masyarakat.

33



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research

Ziarah makam Sunan Kuning memiliki konstribusi besar dalam pembentukan identitas sosial
masyarakat Macanbang. Namun demikian, ditemukan adanya dinamika pemaknaan identitas sosial oleh
masyarakat Macanbang: (1) Masyarakat komunitas realitas religius tradisional, yakni masyarakat yang
melihat makam sebagai ruang sakral, kelompok ini turut terlibat dalam ritual bersama dan melestarikan
simbol-simbol religius serta tradisi melalui narasi turun-temurun. (2) Masyarakat komunitas realitas
sekuler-rasional, sebagian masyarakat memandang makam lebih sebagai ruang biasa atau bahkan profan,
karena dinilai kesakralannya telah tercampur dengan berbagai motif profan. Dari fakta sosial ini peneliti

melihat bahwa identitas sosial masyarakat Macanbang bersifat dinamis dan masih dalam negosiasi.

REFERENSI

Al A. AL AL L (2015). Mugoddimah Ngrowo, Tutur Lisan Hingga Tutur Tulisan (1 st). Yogyakarta: Penerbit
Deepublish.

Assoburu, S. (2022). Praktik Ziarah Kubur Kiai Marogan Masyarakat Melayu Palembang. Jurnal Riset
Rumpun Agama Dan Filsafat, 1(1), 80-93. https://doi.org/10.55606/jurrafi.v1il.169

Bautista, J. (2016). Muslim and Catholic Pilgrimage Practices: Explorations through Java. Southeast Asian
Studies, 5, 356-359.

Biroli, A., Kartono, D. T., & Demartoto, A. (2018). Rasionalitas Wisatawan Wisata Pilgrim (Studi
Fenomenologi terhadap Wisatawan di Kawasan Wisata Pilgrim Desa Gunungpring Kecamatan
Muntilan Kabupaten Magelang). Jurnal Analisa Sosiologi, 4, 98—114.
https://doi.org/10.20961 /jas.v4i2.17440

Cahyadi, 1., & Saefullah, A. (2023). Pilgrimage Tradition At the Tomb of Kyai Ageng Muhammad
Besari Tegalsari, Ponorogo: Religious Tourism and Strengthening National Identity. Jurmal Lektur
Keagamaan, 21(1), 215-258. https://doi.org/10.31291 /jlka.v21.i11.1078

Eliade, M. (1959). The Sacred and the Profane: The Nature of Religion. New York: Houghton Mifflin
Harcourt.

Fahrozi, R. U. N., Ramadhanti, V., Putri, N. D., Wulandari, S., Septia, N., & Al, E. (2024). Praktik
Ibadah Dalam Menghasilkan Kecerdasan Spiritual Dan Ketenangan Jiwa. Proceeding Conference on
Da’walh and Communication Studies, 12-19. https://doi.org/10.61994/cdcs.v3i1.91

Geertz, C. (1976). The Religion of Java. London: University of Chicago Press.

Khoirul, A. (2015). Tredisi Ziarah: Antara Spiritualitas, Dakwah dan Pariwisata. Jurnal Bimas Islam, 8,
389—411. Retrieved from http://jurnalbimasislam.kemenag.go.id/index.php/jbi/atticle /view/179

Latif, M., & Usman, M. I. (2021). Fenomena Ziarah Makam Wali Dalam Masyarakat Mandar. Khaganah:
Jurnal Studi Islam Dan Humaniora, 19(2), 247. https://doi.org/10.18592/khazanah.v19i2.4975

Macanbang, P. D. (n.d.). Profil Desa Macanbang.

Mahzumi, M. A.-Q. A. S., & Nurhidin, Edi; Zuhdi, M. (2020). Analisis Motivasi Tradisi Ziarah Kubur
di Makam Syeikh Syamsuddin Al-Wasil Kota Kediri. Spiritualita: Journal of Ethics and Spirituality,
4(2), 1-18. https://doi.org/10.30762/spr.v4i2.2691

Muliadi, M., Fasya, T. K., & Ilham, I. (2020). Wisata Ziarah Sebagai Identitas Sosial: Studi Antropologi
Budaya di Makam Sultan Malikussaleh Kecamatan Samudera, Kabupaten Aceh Utara. Ace)
Anthropological Journal, 4, 58.

Qodir, Z. (2018). Sosiologi Agama: Teori dan Perspektif Keindonesiaan (1st editio; H. J., ed.). Yogyakarta:
Pustaka Belajar.

Zuhri, S. (2022). Wali Pitu and Muslim Pilgrimage in Bali, Indonesia. Leiden: Amsterdam University Press.
https://doi.org/10.1017/9789400604315

34



