
 
 
  Volume 1 
E-ISSN xxxx-xxxx   Issue 1 
DOI: 10.56404/solidarity.v1i01.220 January Edition 2025 
   

  Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research is licensed under a Creative 

Commons Attribution 4.0 International License. 

 
 

MAKNA RELIGIUS DALAM ZIARAH MAKAM SUNAN KUNING: PENGALAMAN 
SPIRITUAL DAN PEMBENTUKAN IDENTITAS SOSIAL MASYARAKAT MACANBANG 

 
Irma Hadhe Firananda 

PROGRAM STUDI SOSIOLOGI AGAMA JURUSAN USHULUDDIN FAKULTAS USHULUDDIN 
ADAB DAN DAKWAH UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SAYYID ALI RAHMATULLAH 

TULUNGAGUNG  
hadheirma@gmail.com 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini berjudul “Makna Religius dalam Ziarah Makam Sunan Kuning: Pengalaman Spiritual dan 
Pembentukan Identitas Sosial Masyarakat Macanbang”. Fokus utama penelitian adalah pada pengalaman 
spiritual peziarah serta pembentukan identitas sosial masyarakat Macanbang, Tulungagung. Ziarah 
makam sebagai praktik religius tidak hanya dipahami sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai ruang 
sakral yang menjadi perantara hubungan manusia dengan Yang Ilahi, sekaligus memperkuat solidaritas 
sosial. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode observasi, wawancara mendalam, 
dan dokumentasi terhadap peziarah, dan masyarakat Desa Macanbang. Kerangka teoritis penelitian ini 
merujuk pada konsep sakralitas dan tempat suci Mircea Eliade. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
praktik ziarah ke makam Sunan Kuning dimaknai tidak hanya sebagai ritual keagamaan, melainkan juga 
sebagai pengalaman spiritual yang menghadirkan ketenangan batin, refleksi diri, serta hubungan vertikal 
dengan Tuhan. Motif ziarah terbagi menjadi dua, yakni motif duniawi dan motif ukhrawi. Pengalaman 
spiritual para peziarah merefleksikan adanya hierofani, yakni manifestasi sakral dalam ruang makam yang 
dipahami sebagai axis mundi. Selain itu, keberadaan makam Sunan Kuning membentuk identitas sosial 
masyarakat Macanbang melalui persepsi kolektif, pelestarian tradisi, simbolisme religius, serta kebanggaan 
lok al. Namun, identitas ini tidak homogen, melainkan bersifat dinamis karena adanya dialektika antara 
yang sakral dan profan. Dengan demikian identitas sosial masyarakat Macanbang masih dalam negosiasi, 
karena terdapat dinamika sosial yang menumbuhkan dua pendapat berbeda dalam satu masyarakat. 

 

Kata kunci: ziarah, sakralitas, Sunan Kuning, Mircea Eliade, makna religius, identitas sosial 

 
PENDAHULUAN 

Tradisi ziarah sering kali dikaitkan dengan kebiasaan masyarakat muslim di Indonesia, namun 

sebenarnya ziarah makam bukan hanya kebiasaan dalam tradisi-kultur masyarakat muslim saja. Clifford 

Geertz dalam bukunya yang berjudul The Religion of Java, menyampaikan bahwa tradisi ziarah makam 

telah terjadi sejak dari masyarakat Afrika-Sub Sahara, dari Afrika, Maroko, Iran-Parsi, Al-Jazair, Mesir, 

Pakistan hingga di Indonesia.(Geertz, 1976) Di Indonesia terdapat beragam fenomena keagamaan terkait 

tempat ziarah makam yang menjadi favorit bagi individu maupun kelompok masyarakat muslim, 

utamanya di wilayah Jawa sering terdapat kegiatan ziarah makam tokoh-tokoh wali yang rutin diadakan. 

Ziarah makam wali merupakan tradisi yang selalu dikunjungi pada waktu tertentu, seperti pada saat 

menjelang puasa Ramadhan, bulan Ruwah-Arwah, Rajab, dan Maulid (Rabiul Awal).(Qodir, 2018) 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:hadheirma@gmail.com


Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

23 
 

Mayoritas masyarakat meyakini makam wali sebagai tempat yang tenang, aman, nyaman, dan 

mustajab untuk memanjatkan doa. Ketenangan ini datang dari kepercayaan bahwa sosok wali memiliki 

riwayat kebaikan yang pada akhirnya menumbuhkan sifat optimisme dalam berdoa dan memohon kepada 

Tuhan Yang Maha Esa melalui prosesi tawasul.(Khoirul, 2015) Selain ziarah makam wali ataupun tokoh 

besar agama yang berada di tanah Jawa, tradisi ziarah m(Geertz, 1976)akam ini juga ramai dilakukan di 

luar Jawa, seperti Sumatera, Sulawesi, Kalimantan, hingga wilayah Indonesia Timur. Ziarah makam ini 

dilakukan ke makam-makam tokoh yang dianggap sakral dan keramat oleh para peziarah. Salah satunya 

fenomena ziarah makam wali pada masyarakat Mandar, Sulawesi Barat. Karena jasa perjuangan tokoh-

tokoh tersebut dalam melakukan dakwah dan menyebarkan Islam, masyarakat baik dari Sulawesi Barat 

ataupun masyarakat luar ramai mengunjungi makamnya.(Latif & Usman, 2021) 

Fenomena ziarah wali juga berkembang ke wilayah lain seperti Bali dengan tradisi Wali Pitu. 

Berdasarkan penelitian etnografi oleh Syaifudin Zuhri mengenai ziarah ke makam tujuh wali di Bali, beliau 

menyimpulkan bahwa fenomena ini telah menciptakan eksistensi “tradisi sakral yang diciptakan”, yang 

mana terdiri dari dua aspek, yaitu spiritual dan sosial-ekonomi. Tradisi tersebut berkaitan dengan 

pengkultusan makam wali sebagai “pembentuk kesadaran masyarakat”, axis mundi (pusat spiritual) juga 

berinteraksi dengan sosial-ekonomi guna memperkuat identitas komunitas Muslim di tengah lingkungan 

mayoritas non-Muslim.(Zuhri, 2022) Praktik ziarah baik yang ada di Jawa maupun luar Jawa memiliki 

pola persamaan, yaitu adanya simbol seperti pembacaan doa, tahlil, serta harapan akan keberkahan dan 

perlindungan.(Bautista, 2016) Hal tersebut menunjukkan adanya hubungan dalam pemberian makna pada 

tradisi ziarah sebagai bentuk penghormatan terhadap tokoh suci serta sarana mendekatkan diri kepada 

Tuhan. 

Dalam konteks Jawa Timur, salah satu bentuk ziarah yang menarik untuk dikaji adalah praktik 

ziarah makam Sunan Kuning yang berada di Kabupaten Tulungagung. Makam Sunan Kuning sendiri 

tepatnya terletak di Desa Macanbang, Kecamatan Gondang, Kabupaten Tulungagung. Meskipun 

lokasinya terletak jauh dari pusat kota, makam ini masih memiliki sejarah lokal yang kompleks dan 

memiliki karakteristik khas masyarakat Jawa yang tradisinya menekankan keselarasan antara ajaran Islam 

dan budaya lokal. Praktik ziarah yang telah berlangsung secara kolektif dan diwariskan secara turun-

temurun ini berkembang di tengah masyarakat hingga melibatkan berbagai lapisan masyarakat, termasuk 

masyarakat Desa Macanbang sendiri. 

Timur. Sunan Kuning atau yang memiliki nama asli Muhammad Zaenal Abidin merupakan 

kerabat Sunan Kudus sekaligus menantu dari Sunan Ampel, namun asal muasal dari Sunan Kuning tidak 

dapat diketahui secara pasti. Sunan Kuning diketahui memiliki beberapa makam yang tersebar di wilayah 

Pulau Jawa, salah satunya berada di Desa Macanbang, Kecamatan Gondang, Kabupaten Tulungagung. 

Di area makam Sunan Kuning Macanbang, terdapat masjid tua yang dipercayai oleh masyarakat sekitar 

sebagai peninggalan Sunan Kuning. Masyarakat percaya bahwa Masjid Tiban dipindahkan secara magis 

dengan cara mengangkat satu bangunan masjid dan dipindahkan ke lokasi saat ini. Terdapat pendapat 

yang menyatakan bahwa meninggalnya Sunan Kuning disebabkan oleh racun yang dicampur ke air 

minum oleh temannya yang berkhianat, pendapat lainnya mengatakan racun tersebut diberikan oleh 

musuhnya.(Al, 2015) 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

24 
 

Tradisi ziarah makam Sunan Kuning tidak hanya diartikan sebagai tempat peristirahatan terakhir 

seorang tokoh yang dipercayai mempunyai kedekatan dengan dunia spiritual, tetapi juga menjadi pusat 

aktivitas religius masyarakat sekitar. Masyarakat menyatukan praktik ini ke dalam kehidupan sosial dan 

spiritual mereka, bersama dengan peziarah dari luar daerah, mereka berkumpul di situs makam pada 

waktu tertentu untuk melakukan ritual ziarah yang telah diwariskan dari generasi ke generasi. Aktivitas 

ziarah yang rutin dilakukan oleh masyarakat berguna sebagai media sosial nilai, pembentukan jati diri, 

serta memperkuat hubungan sosial masyarakat Macanbang. 

Selain praktik ini dinilai sebagai bentuk ritual keagamaan yang bersifat kolektif, juga dilihat sebagai 

bentuk pengalaman spiritual yang bersifat individual atau personal. Bagi sebagian individu menjadikan 

ziarah makam menjadi momen memberikan perhatian penuh untuk mendekatkan diri kepada Tuhan, 

meminta petunjuk, keselamatan, hingga mencari ketenangan jiwa.(Fahrozi et al., 2024) Dalam praktiknya, 

ketika berziarah seseorang akan membawa motivasi, harapan, serta pengalaman yang berbeda. Beberapa 

menganggap ziarah sebagai bentuk ikhtiar spiritual, sedangkan yang lain menganggap sebagai wujud 

tanggung jawab terhadap nilai-nilai warisan nenek moyang.(Biroli, Kartono, & Demartoto, 2018) 

Kegiatan keagamaan seperti ziarah makam Sunan Kuning diharapkan dapat membantu 

membangun karakter spiritual yang menyeluruh dan harmonis serta mempererat hubungan 

antarmasyarakat. Namun, pada praktiknya ziarah tidak selalu mencerminkan prinsip-prinsip luhur 

tersebut secara keseluruhan. Beberapa peziarah datang hanya berdasarkan tradisi dan kebiasaan, bukan 

untuk mencari spiritual secara mendalam. Partisipasi masyarakat secara menyeluruh masih cukup terbatas, 

sebagian besar ziarah hanya dilakukan oleh kelompok tertentu, sementara generasi muda mulai 

menyepelekan arti dan kegunaan dari tradisi ini. Meskipun diharapkan tradisi ziarah dapat berfungsi 

sebagai tempat untuk berkumpul bersama dan membentuk identitas kolektif yang kuat, fakta 

menunjukkan bahwa penafsiran ziarah cenderung beragam dan berubah karena pengaruh dari 

modernisasi. 

Kajian sosiologi sering kali lebih berfokus pada institusi keagamaan dan praktik kolektif dan 

mengabaikan aspek pengalaman individu dari praktik ziarah. Oleh karena itu, penting untuk mengkaji 

lebih dalam tentang bagaimana makna religiusitas yang di konstruksikan oleh masyarakat Desa 

Macanbang melalui praktik ziarah makam Sunan Kuning dan bagaimana pengalaman spiritual tersebut 

berperan dalam pembentukan serta penguatan identitas sosial masyarakat lokal seperti di Desa 

Macanbang. Studi ini menarik secara sosiologis karena menunjukkan bagaimana praktik keagamaan lokal 

dapat memperkuat identitas kolektif suatu masyarakat. Dalam situasi ini, ziarah ke makam Sunan Kuning 

telah mengalami perkembangan menjadi konstruksi sosial yang melibatkan pengalaman pribadi dan 

kelompok, serta menunjukkan bagaimana masyarakat menciptakan, mempertahankan, dan memahami 

nilai nilai religius. 

Studi ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana masyarakat Desa Macanbang, Kabupaten 

Tulungagung membentuk makna religius dari ziarah makam Sunan Kuning dan bagaimana pengalaman 

spiritual yang dihasilkan dari ziarah tersebut turut membentuk dan memperkuat identitas sosial. Penelitian 

ini perlu dilakukan karena meskipun praktik ziarah telah menjadi bagian dari kehidupan religius 

masyarakat Desa Macanbang, sering kali maknanya dipahami secara terbatas atau dilihat sebagai rutinitas 

formal belaka. Dalam konteks masyarakat modern, khususnya generasi muda, timbul kecenderungan 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

25 
 

untuk menjauh dari tradisi-tradisi lokal seperti ziarah yang sudah tidak dianggap relevan. Namun di sisi 

lain, masyarakat masih menjalani tradisi ini karena adanya keyakinan spiritual. Urgensi penelitian ini 

terletak pada upaya menjaga pemahaman yang utuh terhadap setiap praktik religius tradisional di tengah 

perubahan zaman. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi kajian sosiologi agama, 

khususnya dalam melihat bagaimana religiusitas dan identitas sosial masyarakat lokal dibentuk melalui 

praktik keagamaan yang hidup dalam budaya. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif naratif. Pendekatan yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah fenomenologi. Penelitian kualitatif naratif dalam konteks ini berfokus untuk 

memahami makna yang terkandung dari pengalaman spiritual dan pembentukan identitas masyarakat 

Desa Macanbang melalui cerita dan narasi yang telah disampaikan oleh informan. Penelitian ini berlokasi 

di area makam Sunan Kuning di Desa Macanbang. Pemeliti menggunakan dua sumber data yaitu 

masyarakat Desa Macambang dan peziarah sebagai data primer, data sekunder berasal dari referensi studi 

pustaka dan dokumen observasi dari lokasi penelitian.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Desa Macanbang merupakan salah satu desa yang terletak di Kabupaten Tulungagung, tepatnya 

di Kecamatan Gondang, Kabupaten Tulungagung, Provinsi Jawa Timur. Secara geografis, Desa 

Macanbang terletak pada 08.09247 LU-111.85.537 BT, pada ketinggian 122 M diatas permukaan laut. 

Luas wilayah desa ini sebesar 118,80 ha dengan kondisi geografis berupa lahan pertanian. Wilayah Desa 

Macanbang di dominasi dengan pemukiman dan perkebunan serta persawahan yang memiliki kondisi 

tanah kering dan tanah basah. Berdasarkan pemanfaatan lahannya, pemukiman memiliki wilayah seluas 

54,25 ha, sawah seluas 77,56 ha, kebun seluas 57,37 ha, ladang seluas 20,44 ha, kolam seluas 1,5 ha, dan 

area lainnya seluas 0,61 ha.48 Lahan pertanian dan perkebunan di Desa Macanbang ditanami macam-

macam vegetasi tanaman seperti padi, jagung, tembakau, semangka, bawang merah, cabai, dan 

melon.(Macanbang, n.d.) 

Total penduduk Desa Macanbang sebanyak 1908 jiwa, yang terdiri dari laki-laki sebanyak 963 jiwa 

dan Perempuan 945 jiwa. Penduduk Desa Macanbang tersebar di 3 Dusun, yaitu Dusun Krajan, Dusun 

Trate dan Dusun Gajah, 6 RW, dan 14 RT. Tingkat kepadatan di Desa Macanbang sebesar 17 jiwa per 

km2.50 Secara administratif, Desa Macanbang berbatasan dengan Desa Kiping Kecamatan Gondang di 

sebelah Utara, Desa Gondosuli Kecamatan Gondang di sebelah Timur, Desa Dukuh Kecamatan 

Gondang di sebelah Selatan, dan Desa Rejosari Kecamatan Gondang di sebelah Barat.(Macanbang, n.d.) 

Dari segi perekonomian, masyarakat Desa Macanbang tergolong memiliki Tingkat perekonomian 

menengah ke atas. Mata pencaharian masyarakat kebanyakan sebagai petani atau pekebun dan 

pengrajin.52 Desa Macanbang terkenal dengan legenda seorang tokoh penyebar Islam yakni Sunan 

Kuning yang meninggal setelah diracun oleh musuhnya, sehingga makamnya terletak di desa tersebut. 

Menurut mitos yang beredar, konon makam tersebut dijaga oleh harimau merah, sehingga tempat 

tersebut dinamakan Alas Semampir, yang kemudian berubah menjadi Desa Macanbang hingga saat ini. 

Saat ini makam Sunan Kuning menjadi destinasi wisata religi Desa Macanbang. 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

26 
 

A. Pengalaman Spiritual Peziarah 

Ziarah ke makam Sunan Kuning bagi mayoritas peziarah bukan sekedar aktivitas ritual 

atau kewajiban tradisi, melainkan momen spiritual yang personal serta penuh makna. Dalam 

wawancara yang dilakukan dengan beberapa peziarah dari berbagai latar belakang, terlihat jelas 

bahwa praktik ini menjadi sebuah cara untuk menenangkan batin, menyampaikan harapan, dan 

bahkan membawa perubahan cara pandang hidup. Tentu saja setiap peziarah datang dengan 

membawa harapan serta tujuan yang berbeda, ada yang meminta kesehatan, rezeki, kelancara 

urusannya, jodoh, atau bahkan hanya sekadar rasa tenang dalam menjalani hidup. Namun, yang 

lebih penting dari tujuan itu adalah bagaimana mereka bertemu dengan Yang Suci selama proses 

ziarah berlangsung. Pengalaman tidak selamanya bersifat spektakuler ataupun supranatual, 

melainkan lebih sering hadir dalam bentuk ketenangan, kelegaan batin, ataupun dorongan moral 

dan spiritual yang memperkuat keyakinan. 

Seorang peziarah perempuan, bernama Tasya (25 tahun), mengungkapkan bahwa ia rutin 

berziarah ke makam Sunan Kuning karena merasa tempat ini membawa ketenangan dan semangat 

hidup baru. Ia menyatakan, 

 

“Kalau punya masalah itu jadi berasa ringan gitu, jadi punya semangat hidup lagi. Pulang dari sini itu 

hati bisa lebih ringan, hidupnya juga lebih terarah. Tujuannya yang pertama itu memang mencari 

ketenangan, yang kedua kita sebagai muslim biar ingat kematian.” 

 

Bagi Tasya, ziarah tidak hanya sarana untuk meminta sesuatu, tetapi juga sebagai bentuk 

penguatan spiritual dan pengingat akan kematian, yang pada akhirnya membentuk sikap hidup 

yang lebih reflektif. Hal ini selaras dengan pemikiran Mircea Eliade bahwa ruang sakral menjadi 

tempat di mana manusia dapat mengalami hierophany, yakni pertemuan dengan Yang Ilahi, 

sehingga memungkinkan lahirnya kesadaran religius baru dalam diri individu.(Eliade, 1959) 

Hal serupa juga dialami oleh Ica (23 tahun) berasal dari Kediri. Ia datang dengan kondisi 

batin yang tidak tenang akibat tekanan pasca-kelulusan dan kegagalam mencari pekerjaan. Ica 

awalnya hanya mengikuti saran temannya. Namun, setelah berziarah, ia mengaku mengalami 

kelegaan batin yang tidak diduganya. 

 

“Saya datang bukan buat minta kerja ke Mbah Sunan Kuning, Cuma doa biar menerima keadaan.. 

pulang itu hatinya lebih tenang, jadi lebih ingat Tuhan.” 

 

Menariknya, Ica mengaku tidak melakukan ritual yang kompleks, ia hanya duduk, 

membaca Yasin, lalu tiba-tiba menangis. Tangisan yang muncul secara spontan ini tidak hanya 

diartikan sebagai kesedihan saja, tetapi bentuk manifestasi dari pelepasan beban emosional dalam 

ruang yang dianggap suci. Menurut Eliade, pengalaman semacam ini menunjukkan bahwa ruang 

sakral memiliki kekuatan untuk “menghapus” waktu profan dan menghadirkan momen 

keheningan yang intens, di mana individu mengalami ke pusat dirinya, juga pada saat yang sama, 

kepada Yang Transenden. 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

27 
 

Tak hanya itu, Binti (27 tahun) dari Nganjuk menyebut bahwa ziarah membuatnya merasa 

“plong”, seolah ada kekuatan yang membantunya lebih ikhlas. Ia menyampaikan bahwa, 

 

“Tiap kali saya ziarah ke sini, rasanya plong... Hati jadi lebih tenang, kayak ada kekuatan yang 

nolong saya buat lebih ikhlas.” 

 

Peziarah lain, Novi (27 tahun) dari Ponorogo, bahkan menceritakan sebuah pengalaman 

batin yang cukup unik. Saat sedang banyak pikiran soal pekerjaan, ia berziarah dan mengaku 

mendapat “bisikan” yang membantunya menemukan solusi.77 

 

“Deg-degan sebelum masuk, tapi habis berdoa jadi adem. Pernah pas doa, kayak ada bisikan, ndak 

jelas sih, tapi habis itu masalah saya langsung ada jalannya.” 

 

Pengalaman-pengalaman tersebut dapat dipahami dalam kerangka pengalaman puncak 

dalam konteks spiritualitas. Meski tidak dapat diverifikasi secara empiris, pengalaman tersebut 

menjadi realitas batin yang kuat, dan bagi individu yang mengalaminya, hal tersebut nyata, 

menyentuh, dan membentuk sikap hidup selanjutnya. Dampak dari pengalaman spiritual ini juga 

tercermin dalam perubahan sikap dan perilaku. Beberapa informan mengaku menjadi lebih sabar, 

lebih tenang, dan lebih reflektif setelah rutin berziarah. Putra (35 tahun) asal Trenggalek, misalnya, 

mengungkapkan: 

 

“Selama rutin ziarah itu hidup saya lebih ringan, pikiran jadi jernih, ndak gampang emosian.” 

 

Sementara itu, Rizky (35 tahun) dari Pakel, Tulungagung mengaitkan pengalaman 

spiritualnya dengan keajaiban personal: 

 

“Pertama kali saya ke sini, doa saya soal anak dikabulkan. Sejak itu, hidup saya itu perubahannya 

banyak semenjak punya anak sama rutin ziarah ke sini. Anak saya itu bawa rezeki buat keluarga 

saya.” 

 

Berdasarkan temuan ini, dapat disimpulkan bahwa pengalaman spiritual dalam ziarah ke 

makam Sunan Kuning merupakan bentuk pertemuan religisitas yang autentik. Ia hadir melalui 

keterlibatan emosional, kesadaran akan diri, refleksi atas kehidupan dan pencarian makna yang 

dipandu oleh suasana ruang sakral. Dalam teori Mircea Eliade, pengalaman ini menunjukkan 

bahwa ruang sakral seperti makam Sunan Kuning berfungsi sebagai axis mundi, tempat di mana 

manusia merasa terhubung dengan kekuatan Ilahi dan menemukan orientasi baru dalam 

hidupnya.(Eliade, 1959) 

B. Motif dalam Praktik Ziarah Makam Sunan Kuning 

Praktik ziarah ke makam Sunan Kuning dilatar belakangi oleh beragam motif yang dimiliki 

oleh para peziarah. Berdasarkan hasil wawancara yang telah dilakukan, motif bedasarkan 

pengalaman dari peziarah dapat dikelompokkan menjadi dua kategori besar, yaitu motif duniawi 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

28 
 

dan motif ukhrawi.(Mahzumi & Nurhidin, Edi; Zuhdi, 2020) Kedua motif ini menunjukkan 

bahwa ziarah juga menjadi bagian dari pengalaman spiritual yang penuh dengan simbolisme, 

bukan hanya sekadar aktivitas berdoa di pusara seorang tokoh agama. Di satu sisi, ziarah memiliki 

fungsi sebagai media untuk mengupayakan kesejahteraan hidup di dunia (motif duniawi). Di sisi 

lain, juga menjadi sarana untuk memperkokoh hubungan manusia dengan tuhannya serta 

mempersiapkan diri menuju kehidupan akhirat (motif ukhrawi).(Assoburu, 2022) 

1. Motif Duniawi 

Terdapat beberapa bentuk motif duniawi yang muncul dalam praktik ziarah ke 

makam Sunan Kuning Desa Macanbang. Hal ini terlihat jelas dari pengalaman beberapa 

informan yang mengaitkan ziarah dengan kebutuhan hidup sehari-hari, baik terkait 

pekerjaan, rezeki, bahkan kelancaran hajar besar. Diantaranya Yudi (78 tahun) seorang 

mantan kepala desa di salah satu desa di Tulungagung menuturkan bahwa ziarah 

merupakan bagian dari ikhtiarnya sebelum mencalonkan diri sebagai kepala desa. Ia 

mengaitkan ziarah dengan kelancaran hajat politik: 

 

“Kalau dulu waktu mau nyalonkan kepala desa, saya sowan dulu kesini, biar dikasih lancar. 

Saya yakin kalau mau punya niat besar, seperti jadi pemimpin desa, harus menghormati beliau 

dulu. Biar langkahnya dapat ridho.” 

 

Ica (23 tahun, Kediri): 

 

“Saya itu ke sini karena lagi bingung aja sih mbak. Saya kan kebetulah habis lulus tapi 

masih nganggur, di rumah itu agak sumpek pikirannya negatif terus karena ga dapat kerja. 

Terus ya sama teman disarankan kesini.” 

 

Dari pernyataan tersebut menunjukkan bahwa makam Sunan Kuning dipandang 

memiliki dungsi simbolis sekaligus spiritual yang diyakini berpengaruh pada urusan 

duniawi. Dengan demikian, motif duniawi peziarah menegaskan peran makam sebagai 

sumber daya spiritual untuk menyelesaikan persoalan profan, baik yang menyangkut 

ekonomi, pekerjaan, maupun politik sekalipun. 

Menurut Eliade, ruang sakral memiliki kekuatan yang diyakini dapat menembus 

kehidupan sehari-hari (profan).(Eliade, 1959) Keyakinan bahwa doa di makam wali dapat 

melancarkan hajat politik (seperti diungkapkan Yudi) merupakan contoh bagaimana 

ruang sakral dipahami sebagai penopang legitimasi sosial. Dalam hal ini menegaskan 

pandangan Eliade bahwa bagi manusia religius, tidak ada pemisah mutlak antara sakral 

dan profan, melainkan keduanya saling menembus dan mengisi. 

2. Motif Ukhrawi 

Adapun bentuk motif ukhrawi yang ditemukan dalam ziarah makam Sunan 

Kuning seperti yang disampaikan oleh Tasya (25 tahun, Kauman), menjelaskan bahwa ia 

datang untuk mencari ketenangan sekaligus mengingat kematian. Ia mengatakan: 

 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

29 
 

“Tujuannya yang pertama itu memang mencari ketenangan, yang kedua kita sebagai muslim 

biar ingat kematian.” 

“Kalau saya pribadi itu kesini buat jadi tempat menenangkan diri, mendekatkan diri kepada 

Allah juga, jadi pulang dari sini itu hati bisa lebih ringan, hidupnya juga lebih terarah.” 

 

Hal yang sama diungkapkan oleh Binti (27 tahun, Nganjuk) yang menekankan 

dimensi ketenangan batin. Ia menyampaikan: 

 

“...kalau saya kesini itu biar hati tenang, pikiran juga lebih adem.”101 

 

Dari kutipan-kutipan tersebut menunjukkan bahwa ziarah dipahami sebagai 

sarana renungan religius, refleksi diri, serta media untuk memperkuat hubungan vertikal 

dengan Allah swt. Pada motif ukhrawi, makam memiliki fungsi sebagai axis mundi, yakni 

poros kosmos yang menghubungkan manusia dengan Yang Ilahi, sehingga menghadirkan 

pengalaman religius berupa ketenangan batin, ingatan akan kematian, serta kedekatan 

dengan Allah swt. Motif ukhrawi yang diungkapkan oleh narasumber juga 

memperlihatkan dimensi hierofani dalam ziarah, yakni momen ketika yang sakral 

menampakkan diri dalam ruang dan waktu. Bagi para peziarah, makam Sunan Kuning 

bukan sekadar tempat berdoa, melainkan ruang di mana mereka mengalami kehadiran 

ilahi secara simbolis. 

C. ZIARAH SUNAN KUNING DAN PEMBENTUKAN IDENTITAS SOSIAL 

a. Persepsi Masyarakat Macanbang terhadap Makam Sunan Kuning 

Masyarakat Macanbang memiliki persepsi beragam mengenai keberadaan makam 

Sunan Kuning. Sebagian besar memandangnya sebagai tempat yang sakral, memiliki nilai 

religius tinggi, sekaligus menjadi penanda identitas desa. Sementara bagi sebagian lain, 

makam cenderung dipandang sebagai ruang biasa yang berdampingan dengan aktivitas 

profan (tidak bersangkutan dengan keagamaan) dan tidak selalu identik dengan 

kesakralan. Perbedadan cara pandang ini mencerminkan bahwa pemaknaan masyarakat 

terhadap makam tidak tunggal. Pandangan kesakralan terlihat dari ungkapan Maryani (59 

tahun): 

 

“Bagi saya, makam Sunan Kuning itu tempat sakral. Dari saya kecil sudah sering diajak 

orang tua untuk nyekar ke sana, jadi memang terasa beda, auranya tenang dan membuat hati 

jadi adem.” 

 

Supiyan (56 tahun) menuturkan: 

“Untuk sejarah makam Sunan Kuning ini hanya mendengar kabar dari berita-berita orang, 

kadang ceritanya ada yang tidak sama, jadi saya ndak bisa mendetailkan itu. Kalau untuk 

yang saya dengar ya ceritanya sama seperti yang diceritakan oleh juru kunci.” 

 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

30 
 

Dari pernyataan tersebut menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat tentang 

asal-usul makam bersandar pada tradisi lisan. Persepsi masyarakat terhadap situs makam 

wali terbentuk melalui narasi kolektif yang diwariskan secara turun-temurun, meskipun 

sering kali bercampur antara sejarah dan mitos. Memori kolektif dapat menjadi sarana 

masyarakat untuk membangun sebuah identitas sosial. Selain itu, simbol-simbol yang 

diyakini ada di sekitar makam turut memperkuat pandangan masyarakat tentang 

kesakralannya. Guman (68 tahun) mengaitkan makam dengan penampakan macan merah 

sebagai penjaga gaib Sunan Kuning: 

 

“Sifatnya kalau dulu itu menurut cerita ya mbak ya, saya juga ndak tahu asalnya gimana. 

Cuma cerita orang-orang sesepuh sini itu dulunya ketika ada orang tertidur, dan tidurnya 

tidak beraturan akan dibuang ke tempat seperti peceran-peceran gitu. Cerita yang lain itu ada 

suara auman macan.” 

 

Beliau juga menambahkan peran makam sebagai perantara kultural: 

 

“Mbah Sunan Kuning itu ya sebagai Waliyullah, tapi tetap kalau berdoa minta e ke Allah,  

ziarah itu ibarat e dadi perantara.” 

 

Kisah tersebut memperlihatkan bagaimana sebagian masyarakat membingkai 

makam dalam kategori sakral. Menurut Eliade, fenomena ini dapat dipahami sebagai 

hierofani, yaitu ketika sesuatu yang dianggap sakral menampakkan diri dalam realitas 

duniawi. Macan merah di sini berfungsi sebagai simbol yang menandai perbedaan ruang 

sakral (makam) dengan ruang profan (lingkungan sekitarnya).108 Dengan hadirnya mitos 

dan simbol mistis yang berkembang di sekitar makam berperan penting dalam 

memperkuat sakralitas dan menjaga keterhubungan masyarakat dengan makam Sunan 

Kuning.(Cahyadi & Saefullah, 2023) 

Namun, tidak semua warga memaknai makam dengan tingkat religius yang sama. 

Mainah (48 tahun) menilai bahwa kesakralan makam terkadang “terganggu” oleh 

campuran motivasi peziarah. Ia menuturkan, 

 

“Makam Sunan Kuning itu memang tempat bersejarah, tapi sekarang kesannya jadi campur 

aduk. Ada yang datang betul-betul untuk doa, ada juga yang cuma ikut-ikutan. Kadang saya 

merasa kesakralannya kurang terjaga.” 

 

Hal ini menunjukkan adanya ketegangan antara nilai sakral dan praktik profan 

dalam konteks ziarah, terutama ketika dimensi spiritual bercampur dengan kepentingan 

duniawi. Sedangkan informan lain, Ayu (40 tahun) yang merupakan pemilik warung kopi 

dekat makam, melihat makam Sunan Kuning sebagai ruang biasa yang berdampingan 

dengan aktivitas profan: 

 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

31 
 

“Ya seperti makam biasanya. Malah menurut saya, karena sering didatangi para peziarah 

jadi ndak terlalu terasa seperti makam, rasanya seperti bangunan biasa saja.” 

 

Pandangan ini memperlihatkan adanya proses desakralisasi, di mana ruang yang 

dianggap suci bisa “ternormalisasi” dalam kehidupan sehari-hari. Seringkali fenomena ini 

terjadi karena naiknya modernitas dan kebutuhan sosial-ekonomi, yang akhirnya 

menggeser cara masyarakat memandang makam, yang mana dari ruang sakral menjadi 

ruang multifungsi. 

b. Makam Sunan Kuning dan Identitas Sosial Masyarakat Macanbang 

Makam Sunan Kuning memiliki posisi yang penting dalam kehidupan masyarakat 

Macanbang. Keberadaannya tidak hanya dilihat sebagai situs religius, tetapi juga sebagai 

simbol dan kultural yang membentuk identitas kolektif masyarakat. Identitas tersebut lahir 

dari keterlibatan masyarakat dalam ritual-ritual keagamaan, kegiatan sosial, solidaritas, 

hingga kebanggaan kultural yang diwariskan lintas generasi. Bagi masyarakat Desa 

Macanbang, makam Sunan Kuning memiliki fungsi sebagai pusat kegiatan keagamaan 

yang memperkuat kesalehan kolektif. Supiyan (56 tahun) menuturkan: 

 

“Lek kegiatan masyarakat waktu ziarah itu ya baca Yasin sama tahlil, kalau pas ziarah 

massal gitu. Terus disini setiap hari minggu wage itu ada khotmil Qur’an, setiap bulan. Ada 

lagi agenda rutin setiap bulan selo itu Haul Sunan Kuning, terus pengajian, maulid nabi, setiap 

malam itu ada kencrengan sholawatan begitu, Rajaban juga aktif acaranya.” 

 

Selain fungsi religius, makam Sunan Kuning juga berperan sebagai ruang interaksi 

sosial. Pak Slamet (61 tahun) menyampaikan bahwa pendopo makam kerap menjadi 

tempat kegiatan bersama: 

 

“Kadang lek ada kegiatan saantunan anak yatim atau kerja bakti desa, ya kumpulnya di 

pendopo makam. Pendopo makam ini kan memang dibuat biar enak lek ada rembukan, jadi 

ndak cuma buat ziarah, buat silaturahmi warga juga.” 

 

Makam Sunan Kuning juga membentuk identitas kultural masyarakat Macanbang. 

Supiyan menegaskan bahwa keberadaan makam membuat desa memiliki ciri khas dan 

menjadi kebanggaan tersendiri: 

 

“Pastinya bangga Mbak, bangga sekali. Meskipun saya buka orang asli Macanbang ya tetap 

bangga. Desa itu jadi rame banyak di kenal orang-orang luar, kita jadi punya ciri khas gitu 

karena ada makamnya Mbah Sunan ini.” 

 

Maryani (59 tahun): 

 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

32 
 

“Makam itu jadi simbol bahwa desa Macanbang punya sejarah. Kalau tidak ada makam ini, 

mungkin desa ini ndak dikenal orang. Saya merasa desa ini punya kehormatan karena ada 

makam Sunan Kuning.” 

 

Identitas kultural ini menjadi bagian dari sense of belonging, yakni di mana 

terdapat perasaan nyaman, diterima, dihargai menjadi bagian dari suatu lingkungan sosial. 

Dalam penelitian Muhklis Latif & Ilham Usman juga menemukan bahwa makam wali di 

Mandar berfungsi sebagai penanda kebanggan kultural sekaligus perekat identitas 

sosial.(Latif & Usman, 2021) Namun meskipun banyak warga mengaitkan makam dengan 

identitas religius dan sosial, ada juga yang menolak menjadikannya sebagai pusat identitas. 

Bagi sebagian warga, keberadaan makam lebih berhubungan dengan rutinitas 

sosial-ekonomi daripada simbol identitas religius. Selain itu, beberapa warga juga merasa 

aktivitas profan di sekitar makam, seperti adanya warung kopi dengan hiburan karaoke, 

justru mengurangi kesakralan dan menimbulkan pertentangan yang bersamaan dalam 

memaknai makam. 

Supiyan (56 tahun): 

 

“...masyarakat asli sini malah pilih ke warung kopi sebelah makam itu. Dampak negatifnya 

dari warung kopi yang ada di sebelah itu untuk para peziarah dan masyarakat yang 

melakukan kegiatan di masjid jadi terganggu dan membuat tidak nyaman.” 

 

Maryani (59 tahun): 

 

“Kalau soal warung karaoke, sebenarnya saya kurang setuju. Karena kadang suaranya keras 

sampai malam, rasanya kurang pas dengan suasana makam.” 

 

Kritik semacam ini memperlihatkan bahwa identitas sosial yang terbentuk tidak 

sepenuhnya homogen, melainkan hasil tarik menarik antara sakral dan profan. 

Keberagaman pandangan ini memperlihatkan bahwa identitas sosial masyarakat Desa 

Macanbang bersifat plural dan dinamis. Dalam perspektif Eliade, makam Sunan Kuning 

tetap berfungsi sebagai akses mundi, karena ia menjadi pusat orientasi masyarakat baik 

dalam aspek spiritual maupun sosial. Namun, pengalman profan seperti normalisasi 

makam dan aktivitas ekonomi di sekitarnya memperlihatkan adanya dialektika antara 

sakral dan profan. Identitas yang terbentuk di Desa Macanbang dengan demikian 

bukanlah identitas tunggal, melainkan mosaik: sebagian menegaskan identitas religius dan 

kultural mereka melalui makam, sementara sebagian lain mempertanyakan keterhubungan 

makam sebagai simbol identitas. Hal ini pada akhirnya memperlihatkan bentuk kompleks 

dari identitas masyarakat Desa Macanbang di tengah perubahan sosial dan modernitas. 

Keberadaan makam Sunan Kuning memberikan dampak yang cukup kompleks 

bagi masyarakat Desa Macanbang. Dampak ini mencakup dimensi religius, sosial, 

ekonomi, hingga kultural. Sebagai sebuah ruang sakral, makam menghadirkan nuansa 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

33 
 

religius yang memengaruhi pola ibadah masyarakat. Namun, pada saat yang sama, 

keberadaannya juga melibatkan sosial-ekonomi yang menimbulkan dinamika tersendiri. 

Makam Sunan Kuning menjadi tempat masyarakat Desa Macanbang memperdalam nilai 

religius. Kegiatan haul, pengajian, tahlil, dan sholawatan yang dilakukan secara rutin 

menciptakan suasana religius membentuk kebiasaan baru bagi sebagian warga. 

Selain sebagai pusat ritual, makam Sunan Kuning juga berfungsi sebagai ruang 

yang memperkuat interaksi sosial. Slamet (61 tahun) menuturkan bahwa pendopo makam 

sering menjadi tempat berkumpul dan bermusyawarah. Hal ini memperlihatkan bahwa 

makam berperan dalam menciptakan hubungan sosial yang erat. Aktivitas kolektif yang 

dilakukan di area makam memperkuat solidaritas, mempertemukan warga dalam interaksi 

yang lebih erat, serta menumbuhkan rasa kebersamaan.(Muliadi, Fasya, & Ilham, 2020) 

Keberadaan makam Sunan Kuning juga berdampak pada kehidupan ekonomi 

masyarakat. Ramainya peziarah membuka peluang usaha baru, seperti warung kopi atau 

bahkan penyediaan kebutuhan ziarah. Penelitian Muhlis Latif & Muh Ilham Usman di 

Mandar menemukan fenomena serupa: tradisi ziarah wali menjadi bagian dari dinamika 

ekonomi lokal, meski menimbulkan keyakinan yang bertentangan antara dimensi religius 

dan profan.(Latif & Usman, 2021) Namun, sebagian masyarakat juga memandang adanya 

unsur profan dalam aktivitas ekonomi ini. Keberadaan warung dengan fasilitas hiburan, 

dianggap dapat mengurangi kesakralan makam. 

Pengaruh makam Sunan Kuning terhadap kehidupan masyarakt Macanbang 

bersifat multidimensi. Ia memperkuat spiritualitas melalui ritual, menumbuhkan 

solidaritas sosial, membuka peluang ekonomi, dan menjadi simbol kultural desa. Namun, 

pengaruh ini tidak sepenuhnya diterima homogen. Sebagian masyarakat menganggap 

makam hanya sebagai ruang biasa, bahkan ada yang menilai keberadaan aktivitas profan 

justru mengurangi makna sakralnya. Dalam praktiknya, sakralitas terus dinegosiasikan 

oleh masyarakat. 

 

KESIMPULAN 

Kesimpulan dalam bab ini dirumuskan dari hasil penelitian lapangan melalui observasi, 

wawancara, dan analisis dokumen, serta kajian teori tentang sakralitas dan tempat suci menurut Mircea 

Eliade, maka dapat disimpulkan beberapa hal. Praktik ziarah ke makam Sunan Kuning oleh peziarah tidak 

hanya dimaknai sebagai rutinitas keagamaan, terdapat dua motif utama dalam pelaksanaan praktik ziarah 

ini: (1) Motif duniawi, sarana untuk memohon kelancaran dalam pekerjaan, memohon keharmonisan 

keluarga, dan memohon kesembuhan suatu penyakit. (2) Motif ukhrawi, sarana tawasul, pengingat 

kemarian, pencarian ketenangan batin, dan introspeksi diri. Unsur-unsur ritual seperti doa, tahlilan, tabur 

bunga, maupun ziarah sebelum ziarah memperlihatkan dialektika antara dimensi langit, bumi, dan bawah. 

Dalam perspektif Mircea Eliade, tradisi ziarah ini menunjukkan adanya hierofani (manifestasi sakral) 

dalam ruang makam yang dianggap sebagai pusat kosmos (axis mundi), tempat peziarah dapat merasakan 

keterhubungan antara dunia profan dan dunia transenden. Sakralitas makam tidak bersifat statis, 

melainkan terus diperbarui melalui pengulangan ritual yang meneguhkan nilai religius di tengah 

masyarakat. 



Journal of Social, Humanitarian, and Interfaith Research 

34 
 

Ziarah makam Sunan Kuning memiliki konstribusi besar dalam pembentukan identitas sosial 

masyarakat Macanbang. Namun demikian, ditemukan adanya dinamika pemaknaan identitas sosial oleh 

masyarakat Macanbang: (1) Masyarakat komunitas realitas religius tradisional, yakni masyarakat yang 

melihat makam sebagai ruang sakral, kelompok ini turut terlibat dalam ritual bersama dan melestarikan 

simbol-simbol religius serta tradisi melalui narasi turun-temurun. (2) Masyarakat komunitas realitas 

sekuler-rasional, sebagian masyarakat memandang makam lebih sebagai ruang biasa atau bahkan profan, 

karena dinilai kesakralannya telah tercampur dengan berbagai motif profan. Dari fakta sosial ini peneliti 

melihat bahwa identitas sosial masyarakat Macanbang bersifat dinamis dan masih dalam negosiasi. 

 

REFERENSI 

Al, A. A. A. I. (2015). Muqoddimah Ngrowo, Tutur Lisan Hingga Tutur Tulisan (1 st). Yogyakarta: Penerbit 
Deepublish. 

Assoburu, S. (2022). Praktik Ziarah Kubur Kiai Marogan Masyarakat Melayu Palembang. Jurnal Riset 
Rumpun Agama Dan Filsafat, 1(1), 80–93. https://doi.org/10.55606/jurrafi.v1i1.169 

Bautista, J. (2016). Muslim and Catholic Pilgrimage Practices: Explorations through Java. Southeast Asian 
Studies, 5, 356–359. 

Biroli, A., Kartono, D. T., & Demartoto, A. (2018). Rasionalitas Wisatawan Wisata Pilgrim (Studi 
Fenomenologi terhadap Wisatawan di Kawasan Wisata Pilgrim Desa Gunungpring Kecamatan 
Muntilan Kabupaten Magelang). Jurnal Analisa Sosiologi, 4, 98–114. 
https://doi.org/10.20961/jas.v4i2.17440 

Cahyadi, I., & Saefullah, A. (2023). Pilgrimage Tradition At the Tomb of Kyai Ageng Muhammad 
Besari Tegalsari, Ponorogo: Religious Tourism and Strengthening National Identity. Jurnal Lektur 
Keagamaan, 21(1), 215–258. https://doi.org/10.31291/jlka.v21.i1.1078 

Eliade, M. (1959). The Sacred and the Profane: The Nature of Religion. New York: Houghton Mifflin 
Harcourt. 

Fahrozi, R. U. N., Ramadhanti, V., Putri, N. D., Wulandari, S., Septia, N., & Al, E. (2024). Praktik 
Ibadah Dalam Menghasilkan Kecerdasan Spiritual Dan Ketenangan Jiwa. Proceeding Conference on 
Da’wah and Communication Studies, 12–19. https://doi.org/10.61994/cdcs.v3i1.91 

Geertz, C. (1976). The Religion of Java. London: University of Chicago Press. 
Khoirul, A. (2015). Tredisi Ziarah: Antara Spiritualitas, Dakwah dan Pariwisata. Jurnal Bimas Islam, 8, 

389–411. Retrieved from http://jurnalbimasislam.kemenag.go.id/index.php/jbi/article/view/179 
Latif, M., & Usman, M. I. (2021). Fenomena Ziarah Makam Wali Dalam Masyarakat Mandar. Khazanah: 

Jurnal Studi Islam Dan Humaniora, 19(2), 247. https://doi.org/10.18592/khazanah.v19i2.4975 
Macanbang, P. D. (n.d.). Profil Desa Macanbang. 
Mahzumi, M. A.-Q. A. S., & Nurhidin, Edi; Zuhdi, M. (2020). Analisis Motivasi Tradisi Ziarah Kubur 

di Makam Syeikh Syamsuddin Al-Wasil Kota Kediri. Spiritualita: Journal of Ethics and Spirituality, 
4(2), 1–18. https://doi.org/10.30762/spr.v4i2.2691 

Muliadi, M., Fasya, T. K., & Ilham, I. (2020). Wisata Ziarah Sebagai Identitas Sosial: Studi Antropologi 
Budaya di Makam Sultan Malikussaleh Kecamatan Samudera, Kabupaten Aceh Utara. Aceh 
Anthropological Journal, 4, 58. 

Qodir, Z. (2018). Sosiologi Agama: Teori dan Perspektif Keindonesiaan (1st editio; H. J., ed.). Yogyakarta: 
Pustaka Belajar. 

Zuhri, S. (2022). Wali Pitu and Muslim Pilgrimage in Bali, Indonesia. Leiden: Amsterdam University Press. 
https://doi.org/10.1017/9789400604315 

 


