\\“,
=%

g
SN

134, C

\_Journal of Spirirality

an
& Counselin®

7
7
Zz

= Journal of Spirituality and Counseling

ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026
https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

Bimbingan Keagamaan sebagai Instrumen Penguatan Mental dan
Spiritualitas

Moh Ali
UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung

astaghfirullah.ali@egmail.com

Abstract: Bimbingan keagamaan memiliki peran strategis dalam penguatan mental dan spiritual
individu, khususnya dalam menghadapi tekanan psikologis dan krisis makna di era modern. Artikel ini
bertujuan untuk menganalisis bimbingan keagamaan sebagai instrumen penguatan mental-spiritual
melalui pendekatan konseptual dan analisis temuan empiris dari berbagai studi terdahulu. Metode
penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan kualitatif-deskriptif, mengkaji
literatur yang relevan terkait bimbingan keagamaan, kesehatan mental, dan spiritualitas. Hasil kajian
menunjukkan bahwa bimbingan keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-
nilai religius, tetapi juga sebagai mekanisme coping spiritual yang efektif dalam membangun ketahanan
mental, stabilitas emosional, dan makna hidup. Artikel ini menegaskan bahwa integrasi dimensi mental
dan spiritual dalam bimbingan keagamaan mampu membentuk keseimbangan psikologis dan religius
yang berkelanjutan.

Keywords: Bimbingan keagamaan, Mental, Spiritualitas

INTRODUCTION

Fenomena krisis mental dan spiritual merupakan salah satu persoalan serius dalam
masyarakat kontemporer yang semakin kompleks. Proses modernisasi, urbanisasi masif, serta
disrupsi sosial akibat percepatan teknologi telah mengubah pola hidup manusia secara
fundamental. Perubahan tersebut tidak hanya berdampak pada struktur sosial, tetapi juga
memengaruhi kondisi psikologis individu, seperti meningkatnya kecemasan, stres kronis, alienasi
sosial, dan perasaan kehilangan makna hidup. Berbagai studi menunjukkan bahwa kehidupan
modern cenderung menempatkan manusia dalam tekanan kompetitif, fragmentasi relasi sosial,
serta orientasi materialistik yang menggerus dimensi batiniah dan spiritual (Bauman, 2000;
Giddens, 2013).

Dalam konteks tersebut, pendekatan psikologis konvensional yang berfokus pada aspek
kognitif, perilaku, dan emosional sering kali belum sepenuhnya mampu menjawab kebutuhan batin

manusia yang bersifat transenden. Meskipun psikologi modern berhasil menyediakan berbagai

63


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc
mailto:astaghfirullah.ali@gmail.com

Journal of Spirituality and Counseling

ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026
https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

“\\Ioumal of Spirirality

an
& Counselin®

teknik terapi untuk mengelola gangguan mental, pendekatan ini kerap mengabaikan dimensi
spiritual sebagai sumber makna, harapan, dan ketenangan eksistensial. Padahal, manusia tidak
hanya merupakan makhluk biopsikososial, tetapi juga makhluk spiritual yang memiliki kebutuhan
untuk terhubung dengan sesuatu yang melampaui dirinya (Frankl, 2006).

Dalam kerangka inilah bimbingan keagamaan hadir sebagai alternatif sekaligus pelengkap
pendekatan psikologi modern. Bimbingan keagamaan menawarkan pendekatan holistik dengan
mengintegrasikan nilai-nilai religius, pengalaman spiritual, dan relasi manusia dengan Tuhan
sebagai sumber utama ketenangan batin dan makna hidup. Koenig (2012) menegaskan bahwa
agama dan spiritualitas memiliki kontribusi signifikan dalam menjaga kesehatan mental,
meningkatkan resiliensi psikologis, serta membantu individu menghadapi krisis hidup melalui
mekanisme religious coping. Melalui praktik-praktik keagamaan seperti doa, meditasi, dzikir, dan
refleksi spiritual, individu memperoleh kerangka makna yang membantu mereka memahami
penderitaan dan tantangan hidup secara lebih konstruktif.

Dalam tradisi Islam, bimbingan keagamaan memiliki akar yang kuat dan sistematis dalam
praktik tarbiyah ruhaniyyah, mau ‘izhah hasanah, dan tazkiyat al-nafs. Praktik-praktik tersebut
tidak hanya bertujuan membentuk kepatuhan normatif terhadap ajaran agama, tetapi juga
diarahkan pada proses penyucian jiwa, pengendalian nafs, dan penguatan kesadaran spiritual. Al-
Ghazali (2004) menekankan bahwa kesehatan jiwa (shihhat al-nafs) merupakan prasyarat utama
bagi ketenangan batin dan keseimbangan mental, yang hanya dapat dicapai melalui integrasi antara
disiplin spiritual dan pengendalian diri. Dengan demikian, bimbingan keagamaan dalam Islam
berfungsi sebagai proses transformasi batin yang berorientasi pada pembentukan kepribadian yang
sehat secara mental dan spiritual.

Sejalan dengan itu, pendekatan tasawuf memandang krisis mental sebagai refleksi dari
keterputusan manusia dengan dimensi ketuhanan dan makna eksistensialnya. Spiritualitas [slam
menawarkan jalan self-transcendence, yakni kemampuan melampaui ego dan orientasi
materialistik menuju kesadaran ilahiah yang lebih mendalam (Nasr, 2010). Oleh karena itu,
bimbingan keagamaan tidak hanya berperan sebagai intervensi psikologis, tetapi juga sebagai
instrumen pembentukan makna hidup, orientasi nilai, dan ketenangan eksistensial yang

berkelanjutan.

64


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

o
=t
‘N

134, C

\_Journal of Spirirality

an
& Counselin®

®
A

%@;% Journal of Spirituality and Counseling
ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini berupaya menjawab pertanyaan utama: bagaimana
bimbingan keagamaan berfungsi sebagai instrumen penguatan mental dan spiritual dalam
menghadapi krisis psikologis masyarakat kontemporer? Dengan mengkaji bimbingan keagamaan
secara konseptual dan teoritis, artikel ini diharapkan dapat memperkaya diskursus akademik

tentang integrasi agama, kesehatan mental, dan spiritualitas dalam konteks modern.

RESULT AND DISCUSSION
Konsep Bimbingan Keagamaan

Bimbingan keagamaan merupakan suatu proses pemberian bantuan yang bersifat terstruktur,
sistematis, dan berkelanjutan dengan tujuan membantu individu mengembangkan kepribadian religius yang
matang secara mental dan spiritual. Dalam perspektif bimbingan dan konseling, Prayitno dan Amti (2015)
mendefinisikan bimbingan sebagai upaya fasilitatif yang memungkinkan individu memahami dirinya,
memahami lingkungannya, serta mampu mengambil keputusan secara bertanggung jawab sesuai dengan
nilai-nilai yang diyakini. Definisi ini menegaskan bahwa bimbingan bukan sekadar proses pemberian
nasihat, melainkan suatu proses pendampingan psikopedagogis yang berorientasi pada kemandirian dan
pertumbuhan personal.

Dalam konteks keagamaan, bimbingan memiliki karakteristik yang lebih luas karena
menyentuh dimensi transendental manusia. Bimbingan keagamaan tidak hanya berfokus pada
aspek pengetahuan religius (religious knowledge), tetapi juga menyentuh dimensi penghayatan
emosional (religious feeling) dan pengamalan konkret dalam kehidupan sehari-hari (religious
practice). Glock dan Stark (1965) menegaskan bahwa keberagamaan seseorang tidak dapat diukur
hanya dari aspek kognitif atau ritual, tetapi harus dilihat sebagai sistem yang melibatkan
keyakinan, pengalaman, praktik, dan konsekuensi moral dalam kehidupan sosial.

Dalam Islam, bimbingan keagamaan memiliki landasan epistemologis dan praksis yang
kuat. Ta berakar pada konsep farbiyah (proses pendidikan dan pengembangan), ta’dib
(pembentukan adab dan kesadaran etis), serta irsyad (pemberian arahan spiritual). Ketiga konsep
ini menegaskan bahwa bimbingan keagamaan dalam Islam tidak bersifat instan atau normatif
semata, melainkan merupakan proses pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil). Zarkasyi
(2018) menyatakan bahwa pendidikan dan bimbingan Islam bertujuan membangun worldview

tauhid yang terinternalisasi dalam seluruh aspek kehidupan individu.

65


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

LD
A\
N/

134, C

“\\Ioumal of Spirirality

an
& Counselin®

®
A

°§’f£;,‘ Journal of Spirituality and Counseling
ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

Secara substantif, bimbingan keagamaan dalam Islam mencakup empat dimensi utama.
Pertama, akidah sebagai fondasi keyakinan dan kerangka pandang terhadap realitas. Akidah
membentuk cara individu memahami dirinya, Tuhan, dan kehidupan secara keseluruhan. Kedua,
ibadah sebagai praksis ritual yang melatih kedisiplinan spiritual dan kesadaran akan kehadiran
Tuhan dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga, akhlak sebagai manifestasi etika sosial yang
mencerminkan kualitas kepribadian religius seseorang. Keempat, spiritualitas sebagai dimensi
terdalam yang menghubungkan manusia dengan Tuhan secara eksistensial. Keempat dimensi ini
tidak berdiri secara terpisah, tetapi saling berkelindan membentuk struktur kepribadian yang utuh
(integrated personality).

Berbeda dengan dakwah yang cenderung bersifat massal, normatif, dan satu arah,
bimbingan keagamaan memiliki karakter personal, dialogis, dan kontekstual. Hubungan
interpersonal antara pembimbing dan individu yang dibimbing memungkinkan terjadinya proses
self-disclosure, refleksi diri, dan evaluasi batin secara mendalam. Proses ini menjadikan agama
tidak lagi dipahami sebagai sistem aturan eksternal yang memaksa, tetapi sebagai sumber makna
internal yang hidup dalam kesadaran individu. Dengan demikian, bimbingan keagamaan berfungsi
sebagai instrumen pembentukan kesadaran religius yang berdampak langsung pada stabilitas
mental dan keseimbangan spiritual.

Penguatan Mental melalui Bimbingan Keagamaan

Berbagai studi menunjukkan bahwa keterlibatan religius dan praktik keagamaan memiliki korelasi
positif dengan kesehatan mental. Bimbingan keagamaan berperan sebagai medium yang menstrukturkan
pengalaman religius agar berfungsi secara adaptif dan konstruktif. Koenig, King, dan Carson (2012) dalam
Handbook of Religion and Health menegaskan bahwa individu yang memiliki keterikatan religius yang
sehat cenderung memiliki tingkat stres yang lebih rendah, kemampuan coping yang lebih baik, serta risiko

depresi yang lebih kecil dibandingkan mereka yang tidak memiliki orientasi spiritual yang jelas.
Praktik-praktik keagamaan seperti doa, dzikir, meditasi religius, dan pembacaan teks suci

memiliki dampak psikologis yang signifikan. Praktik tersebut membantu menurunkan aktivitas

fisiologis yang berkaitan dengan stres, seperti tekanan darah dan ketegangan otot, serta

meningkatkan rasa tenang dan optimisme. Dalam konteks bimbingan keagamaan, praktik -praktik

66


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

Journal of Spirituality and Counseling

ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026
https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

\_Journal of Spirirality

an
& Counselin®

ini tidak dilakukan secara mekanis, tetapi diarahkan agar individu memahami makna spiritual di
balik ritual yang dijalani.

Dalam perspektif psikologi agama, agama dipahami sebagai coping mechanism, yaitu
kerangka interpretatif yang membantu individu memahami dan menghadapi penderitaan serta
ketidakpastian hidup. Pargament (1997) menyebut mekanisme ini sebagai religious coping, yakni
penggunaan keyakinan dan praktik religius untuk mengelola stres dan krisis kehidupan. Religious
coping yang positif, seperti tawakal, doa, dan pencarian makna spiritual, terbukti berkorelasi
dengan kesehatan mental yang lebih baik. Sebaliknya, religious coping yang negatif, seperti
menyalahkan Tuhan atau merasa ditinggalkan secara spiritual, justru dapat memperburuk kondisi
psikologis.

Konsep-konsep teologis Islam seperti tawakal, sabar, dan ridha berfungsi sebagai
perangkat kognitif dan emosional yang membantu individu menerima realitas hidup tanpa
kehilangan harapan. Bimbingan keagamaan membantu individu menafsirkan pengalaman
hidupnya dalam kerangka makna transenden, sehingga tekanan psikologis tidak berkembang
menjadi gangguan mental yang patologis. Dalam konteks ini, agama berfungsi bukan sebagai
pelarian, tetapi sebagai sumber kekuatan mental.

Lebih jauh, bimbingan keagamaan juga berperan dalam membangun resiliensi mental.
Resiliensi tidak hanya dimaknai sebagai kemampuan bertahan, tetapi juga kemampuan untuk
bangkit dan menemukan makna baru dari pengalaman traumatis. Frankl (2006) menegaskan
bahwa manusia mampu bertahan dalam situasi paling ekstrem sekalipun apabila ia menemukan
makna di balik penderitaan. Bimbingan keagamaan membantu individu menemukan makna
tersebut melalui refleksi spiritual dan internalisasi nilai-nilai religius.

Selain bersifat kuratif, bimbingan keagamaan juga memiliki fungsi preventif. Internalisasi
nilai-nilai kesabaran, syukur, pengendalian diri, dan kesadaran akan keterbatasan manusia
berkontribusi pada regulasi emosi yang lebih stabil. Dengan demikian, penguatan mental melalui
bimbingan keagamaan berlangsung secara berkelanjutan, tidak hanya pada saat individu

mengalami krisis.

67


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

2-’@’4;,‘ Journal of Spirituality and Counseling
C ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

®
A

:5\ >

134, C

“\\Ioumal of Spirirality

an
& Counselin®

Dimensi Spiritualitas dalam Bimbingan Keagamaan

Spiritualitas merupakan inti terdalam dari bimbingan keagamaan. Spiritualitas tidak dapat
direduksi menjadi sekadar kepatuhan ritual atau formalitas keagamaan, melainkan pengalaman eksistensial
yang menghadirkan kesadaran akan kehadiran Tuhan, makna hidup, dan tujuan keberadaan manusia. Dalam
konteks ini, agama tidak hanya berfungsi sebagai sistem norma dan aturan, tetapi sebagai jalan transformasi
batin yang membentuk orientasi hidup individu secara menyeluruh. Nasr (2010) menegaskan bahwa krisis
manusia modern pada dasarnya merupakan krisis spiritual, yakni keterputusan manusia dari sumber
transendensi yang memberi makna dan arah hidup. Oleh karena itu, bimbingan keagamaan menjadi medium

strategis untuk menjembatani kembali relasi manusia dengan dimensi transendennya.

Bimbingan keagamaan mendorong individu memasuki proses self-transcendence, yaitu
kemampuan melampaui ego, orientasi materialistik, dan kepentingan sesaat menuju kesadaran
spiritual yang lebih tinggi. Proses ini memungkinkan individu melihat dirinya sebagai bagian dari
tatanan kosmik dan ilahi, sehingga persoalan hidup tidak lagi dipahami secara sempit dan
egosentris. Dalam perspektif psikologi transpersonal, pengalaman spiritual semacam ini
berkontribusi pada integrasi kepribadian dan kematangan psikologis. Elkins et al. (1988) menyebut
spiritualitas sebagai dimensi kesadaran yang memberi rasa keterhubungan, tujuan hidup, dan
kedamaian batin, yang semuanya berperan penting dalam kesehatan mental jangka panjang.

Lebih jauh, dimensi spiritual dalam bimbingan keagamaan berfungsi sebagai sumber
coping mechanism yang bersifat internal dan berkelanjutan. Individu yang memiliki kesadaran
spiritual yang kuat cenderung mampu memaknai penderitaan, kegagalan, dan krisis hidup sebagai
bagian dari proses pembelajaran eksistensial. Frankl (2006) menunjukkan bahwa manusia yang
menemukan makna transendental dalam hidupnya memiliki daya tahan psikologis yang lebih
tinggi dalam menghadapi tekanan dan trauma. Dalam konteks ini, bimbingan keagamaan tidak
sekadar menawarkan solusi instan terhadap masalah psikologis, tetapi membentuk kerangka
makna yang membuat individu lebih resilien secara mental dan spiritual.

Dalam tradisi Islam, dimensi spiritual ini terartikulasikan secara sistematis dalam konsep
tazkiyat al-nafs. Al-Ghazali (2004) menjelaskan bahwa penyakit-penyakit batin seperti kecemasan
berlebihan, ambisi duniawi, kesombongan, dan keterikatan emosional merupakan sumber utama
ketidaksehatan mental. Penyakit-penyakit tersebut tidak dapat disembuhkan hanya melalui

pendekatan rasional atau medis, melainkan membutuhkan proses penyucian jiwa yang

68


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

LD
A\
N/

134, C

“\\Ioumal of Spirirality

an
& Counselin®

®
A

°§’f£;,‘ Journal of Spirituality and Counseling
ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

berkelanjutan. Praktik-praktik spiritual seperti dzikir, muhasabah, tafakkur, dan pengendalian nafs
menjadi instrumen utama dalam bimbingan keagamaan untuk menata ulang struktur batin
individu.

Selain berfungsi sebagai terapi batin, dimensi spiritual dalam bimbingan keagamaan juga
berperan dalam pembentukan etika dan sikap hidup. Kesadaran akan kehadiran Tuhan melahirkan
nilai-nilai seperti kesabaran, keikhlasan, tawakal, dan empati sosial. Nilai-nilai ini tidak hanya
berdampak pada keseimbangan mental individu, tetapi juga memperbaiki kualitas relasi sosialnya.
Dengan demikian, spiritualitas dalam bimbingan keagamaan memiliki implikasi personal
sekaligus sosial, karena individu yang matang secara spiritual cenderung lebih adaptif, toleran, dan
bertanggung jawab dalam kehidupan bermasyarakat.

Bimbingan keagamaan yang menekankan dimensi spiritual tidak hanya membantu
individu “merasa lebih baik” secara emosional, tetapi juga mengubah orientasi hidupnya secara
mendasar. Transformasi ini mencakup pergeseran dari orientasi hedonistik dan materialistik
menuju orientasi makna dan nilai-nilai transenden. Perubahan orientasi ini berdampak langsung
pada kedewasaan spiritual, stabilitas emosi, dan kemampuan menghadapi realitas hidup dengan
sikap yang lebih arif dan reflektif. Dengan demikian, spiritualitas dalam bimbingan keagamaan
merupakan fondasi utama bagi penguatan mental yang bersifat holistik dan berkelanjutan.

Integrasi Mental dan Spiritualitas

Temuan utama dari kajian ini menunjukkan bahwa kekuatan bimbingan keagamaan
terletak pada kemampuannya mengintegrasikan aspek mental dan spiritual secara holistik.
Pendekatan ini sejalan dengan paradigma kesehatan mental holistik yang memandang manusia
sebagai makhluk bio-psiko-sosio-spiritual (Koenig, 2012). Dalam paradigma ini, gangguan mental
tidak hanya dipahami sebagai persoalan psikologis, tetapi juga sebagai indikasi disharmoni antara
dimensi batin dan spiritual.

Kekuatan utama bimbingan keagamaan terletak pada kemampuannya mengintegrasikan aspek
mental dan spiritual secara holistik. Pendekatan ini sejalan dengan paradigma kesehatan mental holistik
yang memandang manusia sebagai makhluk bio-psiko-sosio-spiritual (Koenig, 2012). Dalam paradigma
ini, gangguan mental tidak semata-mata dipahami sebagai disfungsi kognitif atau emosional, melainkan

sebagai indikasi adanya ketidakseimbangan antara dimensi batin, relasi sosial, dan kesadaran spiritual. Oleh

69


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

LD
A\
N/

134, C

“\\Ioumal of Spirirality

an
& Counselin®

®
A

°§’f£;,‘ Journal of Spirituality and Counseling
ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

karena itu, intervensi yang hanya menekankan aspek psikologis tanpa menyentuh dimensi spiritual sering
kali menghasilkan pemulihan yang parsial dan tidak berkelanjutan.

Integrasi mental dan spiritual dalam bimbingan keagamaan memungkinkan individu
memahami pengalaman psikologisnya—seperti kecemasan, stres, atau kegelisahan eksistensial—
dalam kerangka makna yang lebih luas. Emosi negatif tidak lagi dipandang semata sebagai
gangguan, tetapi sebagai sinyal batin yang mengarahkan individu untuk melakukan refleksi diri
dan pembenahan orientasi hidup. Dalam konteks ini, spiritualitas berfungsi sebagai meaning-
making system yang membantu individu menafsirkan pengalaman hidup secara konstruktif,
sehingga memperkuat kesehatan mental secara mendalam.

Bimbingan keagamaan yang integratif tidak berhenti pada penyembuhan gejala psikologis,
tetapi diarahkan pada pembentukan karakter, etika hidup, dan kesadaran spiritual yang
berkelanjutan. Proses ini mencakup internalisasi nilai-nilai religius seperti kesabaran, keikhlasan,
tanggung jawab moral, dan pengendalian diri, yang terbukti memiliki korelasi positif dengan
stabilitas emosi dan kesejahteraan psikologis. Dengan demikian, individu tidak hanya “berfungsi
secara normal” dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga memiliki orientasi nilai dan tujuan hidup
yang kokoh sebagai fondasi ketahanan mental.

Dari perspektif psikologi agama, integrasi mental-spiritual dalam bimbingan keagamaan
berperan penting dalam meningkatkan resilience. Individu yang memiliki kesadaran spiritual
cenderung lebih adaptif dalam menghadapi tekanan hidup karena memiliki sumber daya batin yang
bersifat transenden. Koenig et al. (2012) menunjukkan bahwa praktik keagamaan dan spiritualitas
yang terinternalisasi secara sehat berkontribusi pada penurunan tingkat depresi, kecemasan, serta
peningkatan kesejahteraan subjektif. Temuan ini memperkuat argumen bahwa bimbingan
keagamaan bukan sekadar pendekatan normatif-religius, melainkan memiliki basis empiris dalam
penguatan kesehatan mental.

Lebih lanjut, integrasi mental dan spiritual dalam bimbingan keagamaan juga memiliki
fungsi preventif. Dengan membentuk kesadaran diri, disiplin batin, dan orientasi hidup yang
bermakna, individu menjadi lebih mampu mengantisipasi tekanan psikologis sebelum berkembang

menjadi gangguan mental yang serius. Dalam konteks ini, bimbingan keagamaan berperan sebagai

70


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

LD
A\
N/

134, C

“\\Ioumal of Spirirality

an
& Counselin®

®
A

°§’f£;,‘ Journal of Spirituality and Counseling
ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

mekanisme pencegahan yang menanamkan pola pikir reflektif dan sikap hidup moderat, sehingga
individu tidak mudah terjerumus pada perilaku destruktif atau krisis eksistensial.

Dengan demikian, bimbingan keagamaan berfungsi sebagai instrumen transformasi diri
yang bersifat preventif, kuratif, dan rehabilitatif. Ia tidak hanya memulihkan individu dari kondisi
psikologis yang terganggu, tetapi juga membentuk habitus religius dan mental-spiritual yang
berkelanjutan. Dalam konteks masyarakat modern yang sarat tekanan psikologis, fragmentasi
sosial, dan krisis makna, bimbingan keagamaan tampil sebagai pendekatan strategis yang relevan
secara akademik maupun praktis, sekaligus menawarkan model integratif bagi pengembangan
kesehatan mental yang holistic.

CONCLUSION

Kajian ini menunjukkan bahwa bimbingan keagamaan berfungsi sebagai instrumen penguatan
mental dan spiritual melalui pendekatan holistik yang mengintegrasikan dimensi kognitif,
emosional, etis, dan transendental. Bimbingan keagamaan tidak berhenti pada penyelesaian gejala
psikologis, tetapi diarahkan pada pembentukan kepribadian religius yang matang, resilien, dan
berorientasi makna. Praktik-praktik keagamaan seperti doa, dzikir, refleksi spiritual, serta
internalisasi nilai-nilai religius terbukti berkontribusi signifikan dalam meningkatkan ketenangan
batin, stabilitas emosi, dan daya tahan psikologis individu. Dalam perspektif Islam, bimbingan
keagamaan berakar kuat pada konsep tarbiyah ruhaniyyah, tazkiyat al-nafs, dan pembentukan
akhlak. Proses penyucian jiwa yang dikembangkan dalam tradisi tasawuf menegaskan bahwa
kesehatan mental tidak dapat dilepaskan dari kesehatan spiritual. Penyakit-penyakit batin seperti
kecemasan berlebihan, keterikatan materialistik, dan kekosongan makna dipahami sebagai
problem eksistensial yang memerlukan pendekatan spiritual yang berkelanjutan. Oleh karena itu,
bimbingan keagamaan dalam Islam berfungsi sebagai proses transformasi batin yang menata ulang
orientasi hidup individu secara menyeluruh. Integrasi mental dan spiritual dalam bimbingan
keagamaan juga memiliki implikasi preventif, kuratif, dan rehabilitatif. Secara preventif, ia
membentuk habitus religius dan regulasi emosi yang stabil. Secara kuratif, ia membantu individu
memaknai dan mengelola krisis psikologis secara konstruktif. Secara rehabilitatif, ia memfasilitasi
pemulihan jangka panjang melalui pembentukan kesadaran spiritual dan etika hidup yang kokoh.
Dengan demikian, bimbingan keagamaan bukan sekadar pendekatan normatif-religius, melainkan
model intervensi holistik yang relevan secara akademik dan praktis dalam menghadapi krisis
mental dan spiritual masyarakat modern. Berdasarkan temuan konseptual ini, artikel
merekomendasikan perlunya pengembangan model bimbingan keagamaan yang integratif dan
kontekstual, baik dalam lembaga pendidikan, komunitas keagamaan, maupun layanan kesehatan
mental. Integrasi antara psikologi modern dan spiritualitas keagamaan diharapkan mampu
menghasilkan pendekatan kesehatan mental yang lebih manusiawi, bermakna, dan berkelanjutan.

71


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

Journal of Spirituality and Counseling

ISSN(Online): XXXX-XXXX
Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026
https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

\ Journal of Gpmrah

‘\Svu n sol'm?a

REFERENCE

Al-Ghazali. lhya’ ‘Ulum al-Din. Beirut, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004.

Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Cambridge, Polity Press, 2000.

Elkins, David N., et al. “Toward a Humanistic-Phenomenological Spirituality.” Journal of Humanistic
Psychology, vol. 28, no. 4, 1988, pp. 5-18.

Frankl, Viktor E. Man’s Search for Meaning. Revised ed., Boston, Beacon Press, 2006.

Giddens, Anthony. The Consequences of Modernity. Cambridge, Polity Press, 2013.

Glock, Charles Y., and Rodney Stark. Religion and Society in Tension. Chicago, Rand McNally, 1965.

Koenig, Harold G. Religion, Spirituality, and Health: The Research and Clinical Implications. ISRN
Psychiatry, 2012.

Koenig, Harold G., Michael E. King, and Verna Benner Carson. Handbook of Religion and Health. 2nd
ed., New York, Oxford University Press, 2012.

Nasr, Seyyed Hossein. The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism. New York, HarperOne,
2010.

Pargament, Kenneth 1. The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice. New York,
Guilford Press, 1997.

Prayitno, dan Erman Amti. Dasar-Dasar Bimbingan dan Konseling. Jakarta, Rineka Cipta, 2015.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. Worldview Islam: Konsep dan Aplikasi dalam Kehidupan. Jakarta, INSISTS,
2018.

72


https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

