
Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

63 
 

Bimbingan Keagamaan sebagai Instrumen Penguatan Mental dan 

Spiritualitas 

 
Moh Ali 

UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung 

astaghfirullah.ali@gmail.com 

 

 

  
 

Abstract: Bimbingan keagamaan memiliki peran strategis dalam penguatan mental dan spiritual 

individu, khususnya dalam menghadapi tekanan psikologis dan krisis makna di era modern. Artikel ini 

bertujuan untuk menganalisis bimbingan keagamaan sebagai instrumen penguatan mental-spiritual 

melalui pendekatan konseptual dan analisis temuan empiris dari berbagai studi terdahulu. Metode 

penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan kualitatif-deskriptif, mengkaji 

literatur yang relevan terkait bimbingan keagamaan, kesehatan mental, dan spiritualitas. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa bimbingan keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-

nilai religius, tetapi juga sebagai mekanisme coping spiritual yang efektif dalam membangun ketahanan 

mental, stabilitas emosional, dan makna hidup. Artikel ini menegaskan bahwa integrasi dimensi mental 

dan spiritual dalam bimbingan keagamaan mampu membentuk keseimbangan psikologis dan religius 

yang berkelanjutan. 

 

Keywords: Bimbingan keagamaan, Mental, Spiritualitas 

 

 

INTRODUCTION 

 Fenomena krisis mental dan spiritual merupakan salah satu persoalan serius dalam 

masyarakat kontemporer yang semakin kompleks. Proses modernisasi, urbanisasi masif, serta 

disrupsi sosial akibat percepatan teknologi telah mengubah pola hidup manusia secara 

fundamental. Perubahan tersebut tidak hanya berdampak pada struktur sosial, tetapi juga 

memengaruhi kondisi psikologis individu, seperti meningkatnya kecemasan, stres kronis, alienasi 

sosial, dan perasaan kehilangan makna hidup. Berbagai studi menunjukkan bahwa kehidupan 

modern cenderung menempatkan manusia dalam tekanan kompetitif, fragmentasi relasi sosial, 

serta orientasi materialistik yang menggerus dimensi batiniah dan spiritual (Bauman, 2000; 

Giddens, 2013). 

 Dalam konteks tersebut, pendekatan psikologis konvensional yang berfokus pada aspek 

kognitif, perilaku, dan emosional sering kali belum sepenuhnya mampu menjawab kebutuhan batin 

manusia yang bersifat transenden. Meskipun psikologi modern berhasil menyediakan berbagai 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc
mailto:astaghfirullah.ali@gmail.com


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

64 
 

teknik terapi untuk mengelola gangguan mental, pendekatan ini kerap mengabaikan dimensi 

spiritual sebagai sumber makna, harapan, dan ketenangan eksistensial. Padahal, manusia tidak 

hanya merupakan makhluk biopsikososial, tetapi juga makhluk spiritual yang memiliki kebutuhan 

untuk terhubung dengan sesuatu yang melampaui dirinya (Frankl, 2006). 

 Dalam kerangka inilah bimbingan keagamaan hadir sebagai alternatif sekaligus pelengkap 

pendekatan psikologi modern. Bimbingan keagamaan menawarkan pendekatan holistik dengan 

mengintegrasikan nilai-nilai religius, pengalaman spiritual, dan relasi manusia dengan Tuhan 

sebagai sumber utama ketenangan batin dan makna hidup. Koenig (2012) menegaskan bahwa 

agama dan spiritualitas memiliki kontribusi signifikan dalam menjaga kesehatan mental, 

meningkatkan resiliensi psikologis, serta membantu individu menghadapi krisis hidup melalui 

mekanisme religious coping. Melalui praktik-praktik keagamaan seperti doa, meditasi, dzikir, dan 

refleksi spiritual, individu memperoleh kerangka makna yang membantu mereka memahami 

penderitaan dan tantangan hidup secara lebih konstruktif. 

 Dalam tradisi Islam, bimbingan keagamaan memiliki akar yang kuat dan sistematis dalam 

praktik tarbiyah ruhaniyyah, mau‘izhah hasanah, dan tazkiyat al-nafs. Praktik-praktik tersebut 

tidak hanya bertujuan membentuk kepatuhan normatif terhadap ajaran agama, tetapi juga 

diarahkan pada proses penyucian jiwa, pengendalian nafs, dan penguatan kesadaran spiritual. Al-

Ghazali (2004) menekankan bahwa kesehatan jiwa (shihhat al-nafs) merupakan prasyarat utama 

bagi ketenangan batin dan keseimbangan mental, yang hanya dapat dicapai melalui integrasi antara 

disiplin spiritual dan pengendalian diri. Dengan demikian, bimbingan keagamaan dalam Islam 

berfungsi sebagai proses transformasi batin yang berorientasi pada pembentukan kepribadian yang 

sehat secara mental dan spiritual. 

 Sejalan dengan itu, pendekatan tasawuf memandang krisis mental sebagai refleksi dari 

keterputusan manusia dengan dimensi ketuhanan dan makna eksistensialnya. Spiritualitas Islam 

menawarkan jalan self-transcendence, yakni kemampuan melampaui ego dan orientasi 

materialistik menuju kesadaran ilahiah yang lebih mendalam (Nasr, 2010). Oleh karena itu, 

bimbingan keagamaan tidak hanya berperan sebagai intervensi psikologis, tetapi juga sebagai 

instrumen pembentukan makna hidup, orientasi nilai, dan ketenangan eksistensial yang 

berkelanjutan. 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

65 
 

 Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini berupaya menjawab pertanyaan utama: bagaimana 

bimbingan keagamaan berfungsi sebagai instrumen penguatan mental dan spiritual dalam 

menghadapi krisis psikologis masyarakat kontemporer? Dengan mengkaji bimbingan keagamaan 

secara konseptual dan teoritis, artikel ini diharapkan dapat memperkaya diskursus akademik 

tentang integrasi agama, kesehatan mental, dan spiritualitas dalam konteks modern. 

 

RESULT AND DISCUSSION 

Konsep Bimbingan Keagamaan 

 Bimbingan keagamaan merupakan suatu proses pemberian bantuan yang bersifat terstruktur, 

sistematis, dan berkelanjutan dengan tujuan membantu individu mengembangkan kepribadian religius yang 

matang secara mental dan spiritual. Dalam perspektif bimbingan dan konseling, Prayitno dan Amti (2015) 

mendefinisikan bimbingan sebagai upaya fasilitatif yang memungkinkan individu memahami dirinya, 

memahami lingkungannya, serta mampu mengambil keputusan secara bertanggung jawab sesuai dengan 

nilai-nilai yang diyakini. Definisi ini menegaskan bahwa bimbingan bukan sekadar proses pemberian 

nasihat, melainkan suatu proses pendampingan psikopedagogis yang berorientasi pada kemandirian dan 

pertumbuhan personal. 

 Dalam konteks keagamaan, bimbingan memiliki karakteristik yang lebih luas karena 

menyentuh dimensi transendental manusia. Bimbingan keagamaan tidak hanya berfokus pada 

aspek pengetahuan religius (religious knowledge), tetapi juga menyentuh dimensi penghayatan 

emosional (religious feeling) dan pengamalan konkret dalam kehidupan sehari-hari (religious 

practice). Glock dan Stark (1965) menegaskan bahwa keberagamaan seseorang tidak dapat diukur 

hanya dari aspek kognitif atau ritual, tetapi harus dilihat sebagai sistem yang melibatkan 

keyakinan, pengalaman, praktik, dan konsekuensi moral dalam kehidupan sosial. 

 Dalam Islam, bimbingan keagamaan memiliki landasan epistemologis dan praksis yang 

kuat. Ia berakar pada konsep tarbiyah (proses pendidikan dan pengembangan), ta’dib 

(pembentukan adab dan kesadaran etis), serta irsyad (pemberian arahan spiritual). Ketiga konsep 

ini menegaskan bahwa bimbingan keagamaan dalam Islam tidak bersifat instan atau normatif 

semata, melainkan merupakan proses pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil). Zarkasyi 

(2018) menyatakan bahwa pendidikan dan bimbingan Islam bertujuan membangun worldview 

tauhid yang terinternalisasi dalam seluruh aspek kehidupan individu. 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

66 
 

 Secara substantif, bimbingan keagamaan dalam Islam mencakup empat dimensi utama. 

Pertama, akidah sebagai fondasi keyakinan dan kerangka pandang terhadap realitas. Akidah 

membentuk cara individu memahami dirinya, Tuhan, dan kehidupan secara keseluruhan. Kedua, 

ibadah sebagai praksis ritual yang melatih kedisiplinan spiritual dan kesadaran akan kehadiran 

Tuhan dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga, akhlak sebagai manifestasi etika sosial yang 

mencerminkan kualitas kepribadian religius seseorang. Keempat, spiritualitas sebagai dimensi 

terdalam yang menghubungkan manusia dengan Tuhan secara eksistensial. Keempat dimensi ini 

tidak berdiri secara terpisah, tetapi saling berkelindan membentuk struktur kepribadian yang utuh 

(integrated personality). 

 Berbeda dengan dakwah yang cenderung bersifat massal, normatif, dan satu arah, 

bimbingan keagamaan memiliki karakter personal, dialogis, dan kontekstual. Hubungan 

interpersonal antara pembimbing dan individu yang dibimbing memungkinkan terjadinya proses 

self-disclosure, refleksi diri, dan evaluasi batin secara mendalam. Proses ini menjadikan agama 

tidak lagi dipahami sebagai sistem aturan eksternal yang memaksa, tetapi sebagai sumber makna 

internal yang hidup dalam kesadaran individu. Dengan demikian, bimbingan keagamaan berfungsi 

sebagai instrumen pembentukan kesadaran religius yang berdampak langsung pada stabilitas 

mental dan keseimbangan spiritual. 

Penguatan Mental melalui Bimbingan Keagamaan 

 Berbagai studi menunjukkan bahwa keterlibatan religius dan praktik keagamaan memiliki korelasi 

positif dengan kesehatan mental. Bimbingan keagamaan berperan sebagai medium yang menstrukturkan 

pengalaman religius agar berfungsi secara adaptif dan konstruktif. Koenig, King, dan Carson (2012) dalam 

Handbook of Religion and Health menegaskan bahwa individu yang memiliki keterikatan religius yang 

sehat cenderung memiliki tingkat stres yang lebih rendah, kemampuan coping yang lebih baik, serta risiko 

depresi yang lebih kecil dibandingkan mereka yang tidak memiliki orientasi spiritual yang jelas. 

 Praktik-praktik keagamaan seperti doa, dzikir, meditasi religius, dan pembacaan teks suci 

memiliki dampak psikologis yang signifikan. Praktik tersebut membantu menurunkan aktivitas 

fisiologis yang berkaitan dengan stres, seperti tekanan darah dan ketegangan otot, serta 

meningkatkan rasa tenang dan optimisme. Dalam konteks bimbingan keagamaan, praktik-praktik 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

67 
 

ini tidak dilakukan secara mekanis, tetapi diarahkan agar individu memahami makna spiritual di 

balik ritual yang dijalani. 

 Dalam perspektif psikologi agama, agama dipahami sebagai coping mechanism, yaitu 

kerangka interpretatif yang membantu individu memahami dan menghadapi penderitaan serta 

ketidakpastian hidup. Pargament (1997) menyebut mekanisme ini sebagai religious coping, yakni 

penggunaan keyakinan dan praktik religius untuk mengelola stres dan krisis kehidupan. Religious 

coping yang positif, seperti tawakal, doa, dan pencarian makna spiritual, terbukti berkorelasi 

dengan kesehatan mental yang lebih baik. Sebaliknya, religious coping yang negatif, seperti 

menyalahkan Tuhan atau merasa ditinggalkan secara spiritual, justru dapat memperburuk kondisi 

psikologis. 

 Konsep-konsep teologis Islam seperti tawakal, sabar, dan ridha berfungsi sebagai 

perangkat kognitif dan emosional yang membantu individu menerima realitas hidup tanpa 

kehilangan harapan. Bimbingan keagamaan membantu individu menafsirkan pengalaman 

hidupnya dalam kerangka makna transenden, sehingga tekanan psikologis tidak berkembang 

menjadi gangguan mental yang patologis. Dalam konteks ini, agama berfungsi bukan sebagai 

pelarian, tetapi sebagai sumber kekuatan mental. 

 Lebih jauh, bimbingan keagamaan juga berperan dalam membangun resiliensi mental. 

Resiliensi tidak hanya dimaknai sebagai kemampuan bertahan, tetapi juga kemampuan untuk 

bangkit dan menemukan makna baru dari pengalaman traumatis. Frankl (2006) menegaskan 

bahwa manusia mampu bertahan dalam situasi paling ekstrem sekalipun apabila ia menemukan 

makna di balik penderitaan. Bimbingan keagamaan membantu individu menemukan makna 

tersebut melalui refleksi spiritual dan internalisasi nilai-nilai religius. 

 Selain bersifat kuratif, bimbingan keagamaan juga memiliki fungsi preventif. Internalisasi 

nilai-nilai kesabaran, syukur, pengendalian diri, dan kesadaran akan keterbatasan manusia 

berkontribusi pada regulasi emosi yang lebih stabil. Dengan demikian, penguatan mental melalui 

bimbingan keagamaan berlangsung secara berkelanjutan, tidak hanya pada saat individu 

mengalami krisis. 

 

. 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

68 
 

Dimensi Spiritualitas dalam Bimbingan Keagamaan 

 Spiritualitas merupakan inti terdalam dari bimbingan keagamaan. Spiritualitas tidak dapat 

direduksi menjadi sekadar kepatuhan ritual atau formalitas keagamaan, melainkan pengalaman eksistensial 

yang menghadirkan kesadaran akan kehadiran Tuhan, makna hidup, dan tujuan keberadaan manusia. Dalam 

konteks ini, agama tidak hanya berfungsi sebagai sistem norma dan aturan, tetapi sebagai jalan transformasi 

batin yang membentuk orientasi hidup individu secara menyeluruh. Nasr (2010) menegaskan bahwa krisis 

manusia modern pada dasarnya merupakan krisis spiritual, yakni keterputusan manusia dari sumber 

transendensi yang memberi makna dan arah hidup. Oleh karena itu, bimbingan keagamaan menjadi medium 

strategis untuk menjembatani kembali relasi manusia dengan dimensi transendennya. 

 Bimbingan keagamaan mendorong individu memasuki proses self-transcendence, yaitu 

kemampuan melampaui ego, orientasi materialistik, dan kepentingan sesaat menuju kesadaran 

spiritual yang lebih tinggi. Proses ini memungkinkan individu melihat dirinya sebagai bagian dari 

tatanan kosmik dan ilahi, sehingga persoalan hidup tidak lagi dipahami secara sempit dan 

egosentris. Dalam perspektif psikologi transpersonal, pengalaman spiritual semacam ini 

berkontribusi pada integrasi kepribadian dan kematangan psikologis. Elkins et al. (1988) menyebut 

spiritualitas sebagai dimensi kesadaran yang memberi rasa keterhubungan, tujuan hidup, dan 

kedamaian batin, yang semuanya berperan penting dalam kesehatan mental jangka panjang. 

 Lebih jauh, dimensi spiritual dalam bimbingan keagamaan berfungsi sebagai sumber 

coping mechanism yang bersifat internal dan berkelanjutan. Individu yang memiliki kesadaran 

spiritual yang kuat cenderung mampu memaknai penderitaan, kegagalan, dan krisis hidup sebagai 

bagian dari proses pembelajaran eksistensial. Frankl (2006) menunjukkan bahwa manusia yang 

menemukan makna transendental dalam hidupnya memiliki daya tahan psikologis yang lebih 

tinggi dalam menghadapi tekanan dan trauma. Dalam konteks ini, bimbingan keagamaan tidak 

sekadar menawarkan solusi instan terhadap masalah psikologis, tetapi membentuk kerangka 

makna yang membuat individu lebih resilien secara mental dan spiritual. 

 Dalam tradisi Islam, dimensi spiritual ini terartikulasikan secara sistematis dalam konsep 

tazkiyat al-nafs. Al-Ghazali (2004) menjelaskan bahwa penyakit-penyakit batin seperti kecemasan 

berlebihan, ambisi duniawi, kesombongan, dan keterikatan emosional merupakan sumber utama 

ketidaksehatan mental. Penyakit-penyakit tersebut tidak dapat disembuhkan hanya melalui 

pendekatan rasional atau medis, melainkan membutuhkan proses penyucian jiwa yang 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

69 
 

berkelanjutan. Praktik-praktik spiritual seperti dzikir, muhasabah, tafakkur, dan pengendalian nafs 

menjadi instrumen utama dalam bimbingan keagamaan untuk menata ulang struktur batin 

individu. 

 Selain berfungsi sebagai terapi batin, dimensi spiritual dalam bimbingan keagamaan juga 

berperan dalam pembentukan etika dan sikap hidup. Kesadaran akan kehadiran Tuhan melahirkan 

nilai-nilai seperti kesabaran, keikhlasan, tawakal, dan empati sosial. Nilai-nilai ini tidak hanya 

berdampak pada keseimbangan mental individu, tetapi juga memperbaiki kualitas relasi sosialnya. 

Dengan demikian, spiritualitas dalam bimbingan keagamaan memiliki implikasi personal 

sekaligus sosial, karena individu yang matang secara spiritual cenderung lebih adaptif, toleran, dan 

bertanggung jawab dalam kehidupan bermasyarakat. 

 Bimbingan keagamaan yang menekankan dimensi spiritual tidak hanya membantu 

individu “merasa lebih baik” secara emosional, tetapi juga mengubah orientasi hidupnya secara 

mendasar. Transformasi ini mencakup pergeseran dari orientasi hedonistik dan materialistik 

menuju orientasi makna dan nilai-nilai transenden. Perubahan orientasi ini berdampak langsung 

pada kedewasaan spiritual, stabilitas emosi, dan kemampuan menghadapi realitas hidup dengan 

sikap yang lebih arif dan reflektif. Dengan demikian, spiritualitas dalam bimbingan keagamaan 

merupakan fondasi utama bagi penguatan mental yang bersifat holistik dan berkelanjutan. 

Integrasi Mental dan Spiritualitas 

 Temuan utama dari kajian ini menunjukkan bahwa kekuatan bimbingan keagamaan 

terletak pada kemampuannya mengintegrasikan aspek mental dan spiritual secara holistik. 

Pendekatan ini sejalan dengan paradigma kesehatan mental holistik yang memandang manusia 

sebagai makhluk bio-psiko-sosio-spiritual (Koenig, 2012). Dalam paradigma ini, gangguan mental 

tidak hanya dipahami sebagai persoalan psikologis, tetapi juga sebagai indikasi disharmoni antara 

dimensi batin dan spiritual. 

 Kekuatan utama bimbingan keagamaan terletak pada kemampuannya mengintegrasikan aspek 

mental dan spiritual secara holistik. Pendekatan ini sejalan dengan paradigma kesehatan mental holistik 

yang memandang manusia sebagai makhluk bio-psiko-sosio-spiritual (Koenig, 2012). Dalam paradigma 

ini, gangguan mental tidak semata-mata dipahami sebagai disfungsi kognitif atau emosional, melainkan 

sebagai indikasi adanya ketidakseimbangan antara dimensi batin, relasi sosial, dan kesadaran spiritual. Oleh 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

70 
 

karena itu, intervensi yang hanya menekankan aspek psikologis tanpa menyentuh dimensi spiritual sering 

kali menghasilkan pemulihan yang parsial dan tidak berkelanjutan. 

 Integrasi mental dan spiritual dalam bimbingan keagamaan memungkinkan individu 

memahami pengalaman psikologisnya—seperti kecemasan, stres, atau kegelisahan eksistensial—

dalam kerangka makna yang lebih luas. Emosi negatif tidak lagi dipandang semata sebagai 

gangguan, tetapi sebagai sinyal batin yang mengarahkan individu untuk melakukan refleksi diri 

dan pembenahan orientasi hidup. Dalam konteks ini, spiritualitas berfungsi sebagai meaning-

making system yang membantu individu menafsirkan pengalaman hidup secara konstruktif, 

sehingga memperkuat kesehatan mental secara mendalam. 

 Bimbingan keagamaan yang integratif tidak berhenti pada penyembuhan gejala psikologis, 

tetapi diarahkan pada pembentukan karakter, etika hidup, dan kesadaran spiritual yang 

berkelanjutan. Proses ini mencakup internalisasi nilai-nilai religius seperti kesabaran, keikhlasan, 

tanggung jawab moral, dan pengendalian diri, yang terbukti memiliki korelasi positif dengan 

stabilitas emosi dan kesejahteraan psikologis. Dengan demikian, individu tidak hanya “berfungsi 

secara normal” dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga memiliki orientasi nilai dan tujuan hidup 

yang kokoh sebagai fondasi ketahanan mental. 

 Dari perspektif psikologi agama, integrasi mental-spiritual dalam bimbingan keagamaan 

berperan penting dalam meningkatkan resilience. Individu yang memiliki kesadaran spiritual 

cenderung lebih adaptif dalam menghadapi tekanan hidup karena memiliki sumber daya batin yang 

bersifat transenden. Koenig et al. (2012) menunjukkan bahwa praktik keagamaan dan spiritualitas 

yang terinternalisasi secara sehat berkontribusi pada penurunan tingkat depresi, kecemasan, serta 

peningkatan kesejahteraan subjektif. Temuan ini memperkuat argumen bahwa bimbingan 

keagamaan bukan sekadar pendekatan normatif-religius, melainkan memiliki basis empiris dalam 

penguatan kesehatan mental. 

 Lebih lanjut, integrasi mental dan spiritual dalam bimbingan keagamaan juga memiliki 

fungsi preventif. Dengan membentuk kesadaran diri, disiplin batin, dan orientasi hidup yang 

bermakna, individu menjadi lebih mampu mengantisipasi tekanan psikologis sebelum berkembang 

menjadi gangguan mental yang serius. Dalam konteks ini, bimbingan keagamaan berperan sebagai 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

71 
 

mekanisme pencegahan yang menanamkan pola pikir reflektif dan sikap hidup moderat, sehingga 

individu tidak mudah terjerumus pada perilaku destruktif atau krisis eksistensial. 

 Dengan demikian, bimbingan keagamaan berfungsi sebagai instrumen transformasi diri 

yang bersifat preventif, kuratif, dan rehabilitatif. Ia tidak hanya memulihkan individu dari kondisi 

psikologis yang terganggu, tetapi juga membentuk habitus religius dan mental-spiritual yang 

berkelanjutan. Dalam konteks masyarakat modern yang sarat tekanan psikologis, fragmentasi 

sosial, dan krisis makna, bimbingan keagamaan tampil sebagai pendekatan strategis yang relevan 

secara akademik maupun praktis, sekaligus menawarkan model integratif bagi pengembangan 

kesehatan mental yang holistic. 

CONCLUSION 

Kajian ini menunjukkan bahwa bimbingan keagamaan berfungsi sebagai instrumen penguatan 

mental dan spiritual melalui pendekatan holistik yang mengintegrasikan dimensi kognitif, 

emosional, etis, dan transendental. Bimbingan keagamaan tidak berhenti pada penyelesaian gejala 

psikologis, tetapi diarahkan pada pembentukan kepribadian religius yang matang, resilien, dan 

berorientasi makna. Praktik-praktik keagamaan seperti doa, dzikir, refleksi spiritual, serta 

internalisasi nilai-nilai religius terbukti berkontribusi signifikan dalam meningkatkan ketenangan 

batin, stabilitas emosi, dan daya tahan psikologis individu. Dalam perspektif Islam, bimbingan 

keagamaan berakar kuat pada konsep tarbiyah ruhaniyyah, tazkiyat al-nafs, dan pembentukan 

akhlak. Proses penyucian jiwa yang dikembangkan dalam tradisi tasawuf menegaskan bahwa 

kesehatan mental tidak dapat dilepaskan dari kesehatan spiritual. Penyakit-penyakit batin seperti 

kecemasan berlebihan, keterikatan materialistik, dan kekosongan makna dipahami sebagai 

problem eksistensial yang memerlukan pendekatan spiritual yang berkelanjutan. Oleh karena itu, 

bimbingan keagamaan dalam Islam berfungsi sebagai proses transformasi batin yang menata ulang 

orientasi hidup individu secara menyeluruh. Integrasi mental dan spiritual dalam bimbingan 

keagamaan juga memiliki implikasi preventif, kuratif, dan rehabilitatif. Secara preventif, ia 

membentuk habitus religius dan regulasi emosi yang stabil. Secara kuratif, ia membantu individu 

memaknai dan mengelola krisis psikologis secara konstruktif. Secara rehabilitatif, ia memfasilitasi 

pemulihan jangka panjang melalui pembentukan kesadaran spiritual dan etika hidup yang kokoh. 

Dengan demikian, bimbingan keagamaan bukan sekadar pendekatan normatif-religius, melainkan 

model intervensi holistik yang relevan secara akademik dan praktis dalam menghadapi krisis 

mental dan spiritual masyarakat modern. Berdasarkan temuan konseptual ini, artikel 

merekomendasikan perlunya pengembangan model bimbingan keagamaan yang integratif dan 

kontekstual, baik dalam lembaga pendidikan, komunitas keagamaan, maupun layanan kesehatan 

mental. Integrasi antara psikologi modern dan spiritualitas keagamaan diharapkan mampu 

menghasilkan pendekatan kesehatan mental yang lebih manusiawi, bermakna, dan berkelanjutan. 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

72 
 

 

REFERENCE 

Al-Ghazali. Ihya’ ‘Ulum al-Din. Beirut, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004. 

Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Cambridge, Polity Press, 2000. 

Elkins, David N., et al. “Toward a Humanistic-Phenomenological Spirituality.” Journal of Humanistic 

Psychology, vol. 28, no. 4, 1988, pp. 5–18. 

Frankl, Viktor E. Man’s Search for Meaning. Revised ed., Boston, Beacon Press, 2006. 

Giddens, Anthony. The Consequences of Modernity. Cambridge, Polity Press, 2013. 

Glock, Charles Y., and Rodney Stark. Religion and Society in Tension. Chicago, Rand McNally, 1965. 

Koenig, Harold G. Religion, Spirituality, and Health: The Research and Clinical Implications. ISRN 

Psychiatry, 2012. 

Koenig, Harold G., Michael E. King, and Verna Benner Carson. Handbook of Religion and Health. 2nd 

ed., New York, Oxford University Press, 2012. 

Nasr, Seyyed Hossein. The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism. New York, HarperOne, 

2010. 

Pargament, Kenneth I. The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice. New York, 

Guilford Press, 1997. 

Prayitno, dan Erman Amti. Dasar-Dasar Bimbingan dan Konseling. Jakarta, Rineka Cipta, 2015. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. Worldview Islam: Konsep dan Aplikasi dalam Kehidupan. Jakarta, INSISTS, 

2018. 

 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

