
Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

49 
 

KONSEP SPIRITUAL TASAWWUF DALAM PERSPEKTIF 

HADIS 

 
1Muhammad Yusuf Umar 

2M. Iqbal Rozi Yunanta 
 1UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

2UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung 

umarmyusuf15@gmail.com 

iqbalrozi84@gmail.com 

 

 

 

  
 

Abstract: This article examines the origins of the intersection between ḥadīth studies and taṣawwuf 

through historical patterns of interaction between early Sufi figures and ḥadīth transmitters (ahl al-

ḥadīth). The study employs a historical method with a qualitative approach based on library research. 

The findings indicate that a number of early-generation Sufis were recognized as active, credible ḥadīth 

transmitters who possessed scholarly authority within the ḥadīth tradition. Early Sufis applied an ‘irfānī 

(gnostic) perspective—alongside an exoteric approach—in understanding the Prophet’s traditions, 

positioning the Prophet Muhammad (peace be upon him) as the primary model for spiritual and moral 

practice. Historically, the term taṣawwuf began to be used in the late second century Hijri and is 

etymologically associated with ṣūf (coarse wool), symbolizing simplicity and asceticism. The core 

teachings of taṣawwuf are oriented toward achieving spiritual happiness and inner tranquility through 

the harmonization of body and soul, while simultaneously serving as a mechanism for self-control 

against materialistic impulses and destructive external influences. In the context of modernization and 

industrialization, taṣawwuf functions as an ethical response to the moral degradation of humanity, 

particularly the domination of material desires (ḥirṣ). Through the practices of riyāḍah (spiritual 

discipline) and mujāhadah (spiritual struggle), taṣawwuf offers moral transformation grounded in 

harmonious relationships between the servant and God, fellow human beings, and the social 

environment. Thus, ethical taṣawwuf in contemporary society fulfills three primary functions: spiritual 

education, personality formation, and the strengthening of social ethics. 

 

Keywords: Spirituality; Tasawwuf; Hadith 

 

 

INTRODUCTION 

 Pada perkembangan sejarah Islam, abad ke 3 H./8 M. hampir segala aspek dari disiplin 

intelektual Islam seperti hukum, teologi, tafsir, hadis, dan tata bahasa mulai didefinisikan dan 

dikodifikasikan. Begitu pula, pengetahuan spiritual dan jalan untuk menggapainya yang diwarisi 

dari Nabi Muhammad saw. telah mulai jelas dan tersistemasi dengan baik. Jalan itu mulai dikenal 

sebagai tasawuf (Al-Ghazālī 2005). 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc
mailto:umarmyusuf15@gmail.com
mailto:ikaisyatur@gmail.com


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

50 
 

 Tasawuf merupakan suatu usaha dan upaya dalam rangka mensucikan diri (tazkiyatunnafs) 

dengan cara menjauhkan dari pengaruh kehidupan dunia yang meyebabkan lalai dari Allah SWT 

untuk kemudian memusatkan perhatiannya hanya ditujukan kepada Allah SWT. Menurut Syaikh 

Muhammad Amin al-Kurdi bahwa tasawuf adalah ilmu yang menerangkan tentang keadaan-

keadaan jiwa (nafs) yang dengannya diketahui hal-ihwal kebaikan dan keburukan jiwa, cara 

membersihkannya dari (sifat-sifat) yang buruk dan mengisinya dengan sifat-sifat yang terpuji, cara 

melakukan suluk, jalan menuju Allah, dan meninggalkan (larangan-larangan) Allah menuju 

(perintah-perintah) Allah SWT (Al-Ghummārī 2007). 

 Beberapa penulis mengira bahwa ada hubungan antara tasawuf dan zuhud. Oleh karenanya, 

setiap orang yang diketahui hidup zuhud dan mengonsentrasikan diri pada Allah dinisbatkan 

kepada tasawuf, seperti Fadhl bin Iyadh, Abdullah bin Mubarak, Ibrahim bin Adham, dan ahli-ahli 

zuhud  lainnya seperti mereka. Beberapa faham dan ajaran yang menurut teorinya mempengaruhi 

munculnya sufisme di kalangan umat Islam. Apakah teori ini benar atau salah susah untuk 

dibuktikan. Walaupun begitu, tanpa pengaruh dari luarpun sufisme bisa timbul dalam dunia Islam 

(Al-Kurdī 1998). 

 Memahami hadis-hadis Nabi SAW merupakan sumber dari banyak ajaran dan gagasan 

tasawuf, sebagaimana dikemukakan sebelumnya. Bahkan, ada sejumlah karya yang 

menggabungkan hadis dan tasawuf secara harmonis; apakah itu penjelasan hadits berdasarkan tren 

sufi; Karya tasawuf yang menekankan hadis tasawuf atau banyak mengandung hadits. Identitas 

seorang muhadis atau ahli hadits serta individu sufi yang tendensius menunjukkan hubungan ini.  

 Sedangkan tasawuf adalah konsep yang berbeda, karena jika seorang sufi mantap dalam 

kesufiannya, maka zuhud baginya adalah sesuatu yang tidak bermakna, ia terkadang membutuhkan 

zuhud pada permulaan tarikat sufistik, yang pada akhirnya ia harus mencela apa yang dibebankan 

padanya. Jadi antara tasawuf dan zuhud sangat berkaitan yang pada buktinya diungkapkan 

keterangan-keterangan Hadis. 

 

METHOD 

.  Artikel ini disusun menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Penelitian kepustakaan dipilih karena kajian ini berfokus pada 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

51 
 

penelusuran dan analisis teks-teks keagamaan, khususnya hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, yang 

berkaitan dengan konsep spiritual tasawuf dalam Islam (Nasution, 2017). Pendekatan ini 

memungkinkan penulis untuk memahami makna, konteks, serta nilai-nilai spiritual yang 

terkandung dalam hadis secara mendalam dan sistematis. 

 Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi sumber primer dan sumber sekunder. 

Sumber primer berupa kitab-kitab hadis muktabar, seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Al-Bukhārī, 2002), 

Ṣaḥīḥ Muslim (Muslim, 2003), Sunan al-Tirmidhī, Sunan Abī Dāwūd, dan Musnad Aḥmad. Hadis-

hadis yang dipilih merupakan hadis sahih dan hasan yang memiliki relevansi dengan nilai-nilai 

tasawuf, seperti ikhlas, zuhud, sabar, tawakal, mahabbah, dan ihsan, yang menjadi inti ajaran 

spiritual Islam (Al-Ghazālī, 2005). 

 Adapun sumber data sekunder meliputi kitab syarah hadis serta karya-karya ulama tasawuf 

klasik dan kontemporer, seperti Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn karya al-Ghazālī (2005) dan Al-Risālah al-

Qushayriyyah karya al-Qushayrī (2007), serta buku dan artikel jurnal ilmiah yang membahas 

tasawuf dan spiritualitas Islam dari perspektif hadis (Anṣārī, 2018). Sumber-sumber tersebut 

digunakan untuk memperkaya analisis dan memberikan kerangka teoretis dalam memahami 

hubungan antara hadis dan tasawuf. 

 Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis dengan 

menginventarisasi hadis-hadis yang berkaitan dengan konsep spiritual tasawuf. Selanjutnya, hadis-

hadis tersebut diklasifikasikan berdasarkan tema-tema utama tasawuf menggunakan pendekatan 

tematik (maudhu‘i) sebagaimana lazim digunakan dalam studi hadis kontemporer (Zahrah, 2014). 

Teknik ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman komprehensif terhadap konsep tasawuf yang 

tersebar dalam berbagai hadis. 

 Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis). Proses 

analisis mencakup penelaahan teks hadis secara tekstual dan kontekstual, pengkajian makna lafaz, 

serta penelusuran konteks historis dan sosial hadis melalui kitab-kitab syarah hadis (Al-Qushayrī, 

2007). Hasil analisis tersebut kemudian diinterpretasikan dalam kerangka ajaran tasawuf untuk 

merumuskan konsep spiritual yang bersumber dari hadis serta menjelaskan relevansinya dalam 

kehidupan umat Islam kontemporer (Nasution, 2017). 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

52 
 

 Penyajian hasil penelitian dilakukan secara deskriptif-analitis dengan sistematika yang 

terstruktur, dimulai dari pemaparan konsep tasawuf dalam Islam, analisis tematik hadis-hadis yang 

mengandung nilai spiritual, hingga penarikan kesimpulan mengenai kedudukan tasawuf sebagai 

dimensi spiritual ajaran Islam yang memiliki landasan kuat dalam hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم (Al-

Ghazālī, 2005). 

 

RESULT AND DISCUSSION 

a. Makna Tasawwuf 

 Membuat suatu rumusan tentang definisi dan batasan yang tepat berkaitan dengan 

pengertian tasawuf adalah hal yang tidak mudah, hal ini telah diakui oleh para ahli tasawuf. 

Keadaan demikian disebabkan oleh kecenderungan spiritual pada setiap pemahaman agama, aliran 

filsafat, dan peradaban dalam berbagai kurun waktu. Oleh karena itu, wajar apabila setiap orang 

menyatakan pengalaman pribadinya dalam konteks pemikiran dan kepercayaan yang berkembang 

pada masyarakatnya (Syamsu Niʿam 2006). Di samping itu, karena tasawuf adalah aspek esoteris 

yang menekankan unsur batin yang sangat tergantung pada pengalaman spiritual masing-masing 

pelaku individu, sehingga memang wajar bila pengertian tasawuf yang muncul di kalangan para 

sufi seringkali ditemukan perbedaan-perbedaan (Shihab, A.2001). Begitu  juga pemahaman 

terhadap pengertian tasawuf yang dipersepsikan oleh Gus Dur. 

 Menurut S. H. Nasr, tasawuf pada hakekatnya adalah Al-Qur'an dan al-Hadits yang 

diturunkan dari dimensi Islam yang paling dalam dan esoteris (the inner and esoteric dimensions 

of Islam). Aspek luar atau ekstrateritorial dari ajaran Islam disebut syariat. Setiap muslim harus 

mengamalkan dua dimensi tersebut secara seimbang agar menjadi sempurna jasmani dan 

rohaninya dalam mendekatkan diri kepada Allah. Sementara itu, menurut Ibnu Khaldun, tasawuf 

merupakan salah satu ilmu agama Islam yang baru. Pendahulunya adalah anggota generasi Muslim 

pertama—sahabat, tabi'in, dan generasi berikutnya. Keegoisan dalam ibadah, kepercayaan diri 

sepenuhnya kepada Allah, ketidaktaatan, dan isolasi untuk menyendiri dan ibadah adalah dasar 

dari jalan kebenaran dan arah (Nasr, S. H.2010). 

b. Etimologi Tasawwuf 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

53 
 

 Meskipun istilah tasawuf tidak disebutkan secara eksplisit di dalam Al-Qur'an atau As-

Sunnah, namun bukan berarti haram menggunakannya. Namun, tasawuf sama sekali tidak ada 

pada masa Nabi Muhammad SAW. Namun, pada saat itu, aspek fundamental tasawuf telah benar-

benar terungkap. Di sisi lain, Tasawuf juga merupakan cabang ilmu yang terkait langsung dengan 

cabang ilmu lain dalam khazanah peradaban Islam, seperti: Mantiq, Fiqh, Nahwu, dan Balaghah 

Tasawwuf fungsinya membersihkan hati manusia dari berbagai jenis hati penyakit dan 

mengantarkan manusia menuju keselamatan di dunia dan akhirat jika fikih berfungsi untuk menilai 

masalah dhahir (Nasution, H. 1990). 

 Harun Nasution mengemukakan tentang teori etimologi kata sufi sebagai  

berikut:  

1) Ahl al-suffah (  اهل الصفه ), khususnya orang-orang yang mendampingi Nabi Muhammad SAW 

saat hijrah dari Mekkah ke Madinah. Mereka menjadi miskin secara finansial akibat kepindahan 

mereka, yang mengakibatkan hilangnya harta benda. Mereka menggunakan pelana sebagai bantal 

saat tidur di bangku batu di Masjid Nabawi. Suffah adalah nama pelana. Meskipun miskin, mereka 

mulia dan baik hati. Kemiskinan dan ketidakduniawian melekat padanya. 

2) Saf (  صف ) pertama. Istilah ini diambil dari keutamaan dan kemuliaan orang yang salat di saf 

pertama.  

3) Sufi dari kata safa (  صفي ) dan sofia yang artinya suci. Seorang sufi adalah orang yang disucikan. 

Mereka juga orang yang telah mensucikan dirinya melalui latihan berat dan lama.  

4) Suf (  صوف ), kain yang dibuat dari bulu, yaitu wol. Namun kain wol yang dipakai kaum sufi 

adalah wol kasar dan bukan wol halus seperti sekarang. Wol kasar yang dipakai pada waktu itu 

adalah simbol kesederhanaan dan kemiskinan. Lawannya adalah memakai sutra sebagai simbol 

kemewahan sebagaimana perilaku kalangan pemerintahan. 

 Istilah “thoriqoh” atau “thariqah” merujuk pada metode penyucian diri dengan dzikir dan 

amalan yang dilakukan oleh para santri tasawuf di bawah bimbingan mursyid yang juga dikenal 

dengan syekh sufi. Secara umum, pengertian tasawuf secara umum dipahami sebagai usaha untuk 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

54 
 

sedekat mungkin dengan Tuhan melalui metode pemurnian spiritual dan dengan memperbanyak 

amalan ibadah. 

 Tasawuf lebih menekankan spiritualitas dalam berbagai aspek oleh karena itu para ahli 

tasawuf, yang disebut sufi, mempercayai keutamaan spirit ketimbang jasad, mempercayai dunia 

spiritual ketimbang dunia material. Bertolak dari keyakinan ini, maka muncullah cara hidup 

spiritual. Istilah tasawuf yang berasal dari kata shafa yang artinya kesucian, dengan artian 

mensucikan diri dari kotoran-kotoran atau pengaruhpengaruh jasmani dalam rangka mendekatkan 

diri kepada Allah Yang Maha Suci (Kartanegara, M. 2006). 

 Akibatnya, tasawuf justru menghubungkan kehidupan individu dengan masyarakat, 

memberinya makna positif dan bukan negatif. Namun para ahli masih berusaha mencari definisi 

"tasawuf" yang didasarkan pada gagasan umum moralitas Islam. 

c. Terminologi Tasawwuf 

 Dalam upaya awal untuk mendefinisikan tasawuf, mencari akar kata tersebut terbukti sulit. 

Ini karena tasawuf pada dasarnya adalah pengalaman spiritual yang hampir tidak mungkin 

disampaikan secara akurat melalui bahasa lisan. Karena setiap orang memiliki pengalaman dan 

apresiasi yang unik, ekspresinya juga unik. Definisi tasawuf sebagai sekelompok orang yang 

mencoba menjelaskan pengalaman spiritualnya mengikuti. 

1) Menurut Junaid al-Baghdadi, tasawuf adalah “membersihkan hati dari apa yang mengganggu 

perasaan sebagian besar makhluk”, “berjuang meninggalkan akal”, “memadamkan kelemahan kita 

sebagai manusia”, “menjauhi segala seruan nafsu, “menginginkan sifat-sifat suci spiritual”, dan 

bergantung pada ilmu haqiqat”, “memakai hal-hal yang lebih penting dan lebih langgeng”, 

“memberi nasehat kepada sesama mukmin”, “menepati janji dengan Allah dalam segala 

kebenaran” (Zain Abdullah, M. 2007).  

2) Menurut Dzun Nun al-Misri, seorang sufi adalah seseorang yang hidupnya bebas dari 

permintaan dan kekhawatiran akan barang yang dibawa pergi. Al-Misri melanjutkan dengan 

mengatakan bahwa mereka adalah komunitas yang menempatkan Allah di atas segalanya, 

sehingga Allah menempatkan mereka di atas segalanya  

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

55 
 

 

Konsep Tasawuf di era modernisasi dan Relasinya dengan Hadis 

 Umat Islam hidup dalam kejayaan ilmu pengetahuan pada abad ketiga H. Pada masa 

keemasan ini, banyak hadis yang ditulis, khususnya Kutub al-Sittah. Periode berikutnya termasuk 

deskripsi, kritik, penyempurnaan, dan ringkasan dari karya-karya besar sebelumnya.. 

 Sebaliknya, tasawuf juga berkembang dengan sendirinya, bahkan memperoleh banyak 

momentum. Tasawuf telah berkembang dari praktik pribadi menjadi gagasan semi-teoretis pada 

saat ini. Teori-teori seperti fana, mahabbah, mushahadah, ittihad, dan lainnya ada pada level ini. 

Padahal, banyak sekali tokoh-tokoh sufi besar yang masih hidup saat ini yang berdampak besar 

bagi generasi yang akan datang. Ajaran tasawuf itu sendiri didasarkan pada gagasan, karya, dan 

pemikiran mereka. Al-Harith al-Muhasibi, Junayd al-Baghdadi, Dhu Nun al-Misri, Ma'aruf al-

Karkhi, Abu Sulaiman al-Darani, Abu Yazid al-Bustami, al-Hallaj, dan lainnya adalah beberapa 

tokoh yang disebutkan. 

 Ilmu tauhid, ilmu filsafat, dan ilmu tasawuf adalah tiga bagian penting dari agama Islam 

Imam al-Ghazali. Ilmu tauhid membahas masalah-masalah yang berkaitan dengan akal dan 

keyakinan, ilmu fikih membahas masalah-masalah yang berkaitan dengan tubuh dan cara kerjanya, 

dan ilmu tasawuf juga membahas masalah yang berkaitan dengan ruh dan cara membersihkannya.  

Masing-masing memiliki peran dan kepentingannya sendiri. Akibatnya, Alquran memuat banyak 

ayat yang mewakili inti dari tasawuf, juga dikenal sebagai sunnah atau hadits. 

 Hubungan antara tasawuf dan sunnah disebutkan oleh Imam Junayd al-Baghdadi (297 H): 

Ilmu kami didukung oleh Injil dan Sunnah, dan sekolah kami terhubung dengan usul al-kitab dan 

sunnah.” Dia mengulangi, “Karena pengetahuan kita didasarkan pada kitab dan sunnah, mereka 

yang tidak menjalankan hukum Alquran dan tidak memahami hadits tidak boleh diikuti." (Arafat, 

A. T. 2012) 

 Dalam karyanya “Tabaqat al-Sfiyyah”, Abi Abd al-Raman al-Sulami mencontohkan 

perkataan Abu Hamzah al-Baghdadi al-Bazzar, “Barang siapa yang mengetahui cara menuju 

Allah akan mampu melakukan sihirnya (ibadah dan mujahadah) dengan mudah, dan tidak akan 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

56 
 

ada alasan untuk membantah bahwa satu-satunya jalan menuju Allah adalah dengan mengikuti 

Nabi Muhammad (Al-Sulamī, 1997). 

 Pernyataan yang dibuat dalam Jaringan Kerja Haramayn dan Jawi (Melayu-Indonesia) oleh 

Azyumardi Azrayang berdasarkan satu kertas kerja yang ditulis oleh Voll menegaskan bahawa 

pengajian hadis  merupakan satu tujuan untuk membangunkan tasawuf. Kata beliau 

“Jelas sekali, pengajian hadis dilihat sebagai satu disiplin yang menyokong cubaan pembinaan 

semula sosio-moral masyarakat Islam, dan mempunyai nada yang lebih tulen. Bagi orang yang 

ingin membangunkan semula sosio-moral masyarakat, kandungan pemikiran yang dikongsi dari 

pengajian hadis mereka adalah model ideal pembangunan masyarakat seperti yang dikehendaki. 

Tambahan pula, pengajian hadis menyediakan rangkaian yang kukuh dalam kalangan ulama. 

Manakala tarekat sufi memberi ikatan yang lebih bersifat peribadi untuk  membentuk gabungan 

ulama yang  lebih besar dan berpadu. Sehinggakan dalam kalangan reformis ahli hadis dan pelajar 

mereka di haramayn, gabungan tarekat sentiasa menjadi satu bahagian penting dalam pengenalan 

diri mereka.” (Azra, A. 2005). 

a. Iḥsan, Muraqabah dan Muhasabah   

 Dalam kitabnya Iya' Ulmuddin, Imam al-Ghazali memberikan definisi isan, artinya kamu 

menyembah Allah SWT seolah-olah kamu melihat-Nya, padahal sebenarnya Dia melihat kamu. 

Saat melakukan muraqabah sebagai bentuk penghormatan kepada Allah SWT, beliau 

mengutamakan sifat isan ini. Faktanya, keduanya sangat terkait. Muraqabah bermaksud untuk 

selalu menghadirkan pengawasan Zat Yang Maha Awas dan mengembalikan segala kegelisahan 

kepada-Nya. Keadaan hati yang dikenal sebagai muraqabah adalah hasil dari mengenal Allah 

(makrifah). Apakah hati atau anggota badan melakukan perbuatan baik dalam menanggapi 

keadaan ini (al-Ghazali. 2005). 

 Ia juga membawa maksud bagi seorang hamba adalah pengetahuan dan keyakinan bahawa 

Allah SWT selalu melihat apa yang ada di dalam hati nuraninya dan Maha Mengetahui. Manakala 

mushahadah (kehadiran diri) pula bermaksud dengan memetik katakata Amr bin Uthman al-Makki 

yang mengatakan: “Mushahadah adalah luapan keyakinan yang memancar dengan tersingkapnya 

kehadiran yang tidak keluar dari tutup hati.”Ia juga mengatakan:“Mushāhadah adalah kehadiran 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

57 
 

yang bererti kedekatan yang dibarengi dengan ilmu yakin dan hakikat-hakikatnya” Ketiga-tiga 

perkara ini dapat dilihat dalam hadis di bawah: 

نَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَ وْمٍ، إِذْ عَن  نَا رجَُلٌ شَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: بَ ي ْ ََرِ، طَلَعَ عَلَي ْ ِِ الََّّ ِِ الِّيِيَابِ، شَدِيدُ سَوَا دِيدُ بَ يَا

َْرفُِهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إلَِى النَّبِييِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَ  فَرِ، وَلََ يَ  ََسْنَدَ رُ لََ يُ رَى عَلَيْهِ أثََ رُ السَّ تَ يْهِ إلَِى ركُْْبَ تَ يْهِ، لَّمَ، فَ وَوَضَعَ كَْفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: كْْبَ 

سْلََمُ أَنْ تََّْهَدَ أَنْ لََ إلَِهَ إِلََّ اللهُ وَأَنَّ لَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ياَ مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الِْْسْلََمِ، فَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَ    مُحَمَّد ا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ الِْْ

َْتَ إِلَيْهِ سَبِيلَ   وَسَلَّمَ، وَتُقِيمَ الصَّلََةَ، وَتُ ؤْتِيَ الزَّكَْاةَ، وَتَصُومَ رمََضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَ يْتَ إِنِ  قُهُ، قَالَ: ، قَالَ: صَ اسْتَطَ نَا لَهُ يَسَْلَُهُ، وَيُصَديِ ب ْ ِِ ََ دَقْتَ، قَالَ: ف َ

نِي عَنِ ، قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَََخْبِرْ «مِنَ بِاللهِ، وَمَلََئِكَتِهِ، وكَُْتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَ وْمِ الْْخِرِ، وَتُ ؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَريهِِ أَنْ تُ ؤْ رْنِي عَنِ الِْْيمَانِ، قَالَ: فَََخْبِ 

بُدَ اللهَ كَََْنَّكَ تَ راَهُ، فَإِنْ لَمْ تَ الِْْحْسَانِ، قَالَ:  َْ اعَةِ، قَالَ: ، قَالَ: فَََخْبِ نَّهُ يَ راَكَ كُنْ تَ راَهُ فَإِ أَنْ تَ  هَ مَ رْنِي عَنِ السَّ ائِلِ ا الْمَسُُْولُ عَن ْ ََعْلَمَ مِنَ السَّ قَالَ:  ا بِ

اءِ أَ نِي عَنْ أَمَارتَِهَا، قَالَ: فَََخْبِرْ  ََالَةَ رِعَاءَ الََّّ رَاةَ الْ َُ يَانِ  يَ تَطَاوَلُونَ فِينْ تَلِدَ الَْْمَةُ ربَ َّتَ هَا، وَأَنْ تَ رَى الْحُفَاةَ الْ ، قَالَ: ثمَُّ انْطَلَقَ فَ لَبِِّْتُ مَلِيًّا، ثُمَّ قَالَ الْبُ ن ْ

ائِلُ؟: لِي ينَكُمْ « ياَ عُمَرُ أتََدْرِي مَنِ السَّ ِِ ََليِمُكُمْ   .قُ لْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: فَإِنَّهُ جِبْريِلُ أتََاكُْمْ يُ 

Maksudnya:   

Dari Saiyidina Umar RA beliau berkata: “Ketika kami sedang duduk di sisi Rasulullah SAW pada 

suatu hari, tiba-tiba muncul di hadapan kami seorang lelaki yang memakai pakaian yang sangat 

putih, berambut sangat hitam, yang tidak ternampak pada dirinya kesan-kesan tanda musafir dan 

tidak seorang pun dalam kalangan kami yang mengenalinya. Lalu dia duduk menghampiri Nabi 

SAW, lalu disandarkan kedua-dua lututnya ke lutut Baginda dan meletakkan dua tapak tangannya 

atas dua paha Baginda seraya berkata: “Wahai Muhammad! Terangkan kepadaku tentang Islam. 

Lalu Rasulullah SAW bersabda: “Islam itu bahawa engkau naik saksi bahawa tiada Ilah 

melainkan Allah dan bahawa Muhammad itu utusan Allah, (dan bahawa) engkau mendirikan 

sembahyang, mengeluarkan zakat, berpuasa di bulan Ramadan, menunaikan haji ke Baitullah 

(Mekah) sekiranya engkau berkuasa mengerjakannya.” Lelaki tersebut berkata: “Benarlah 

engkau.” Maka kamipun merasa hairan kepadanya, dia yang bertanya dia pula yang 

membenarkannya. Dia bertanya: “Terangkan kepadaku tentang Iman.” Baginda bersabda: 

“(Iman itu ialah) bahawa engkau percaya kepada Allah, para MalaikatNya, kitab-kitabNya, para 

RasulNya, Hari Kiamat dan bahawa engkau percaya kepada Qadar baik dan buruk.” Lelaki itu 

berkata: “Benarlah engkau.” Dia berkata lagi: “Terangkanlah kepadaku tentang Ihsan.” 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

58 
 

Baginda bersabda: “Ihsan itu ialah bahawa engkau menyembah Allah seolah-olah engkau 

melihatNya. Sekiranya engkau tidak dapat melihatnya, maka sesungguhnya Dia melihatmu.” 

Lelaki itu bertanya lagi: “Terangkan kepadaku tentang Kiamat.” Baginda bersabda: “Orang 

yang ditanya tentang Kiamat tidaklah lebih mengetahui daripada orang yang bertanya.” Lelaki 

itu berkata: “Maka terangkanlah kepadaku tentang tanda-tandanya.” Baginda bersabda: 

“(Antara tanda-tandanya ialah) apabila seorang hamba perempuan melahirkan tuannya dan 

apabila engkau melihat orangorang miskin yang berkaki ayam, tidak berpakaian dan papa kedana 

yang hanya menjadi pengembala kambing berlumba-lumba membina bangunan (iaitu bertukar 

menjadi kaya raya).” Kemudian lelaki itu berlalu, lalu aku terdiam sebentar. Kemudian Baginda 

bertanya: “Wahai „Umar! Adakah engkau tahu siapa lelaki yang bertanya itu?” Aku berkata: 

“Allah dan RasulNya lebih mengetahui.” Baginda bersabda: “Sesungguhnya dia adalah  

Malaikat Jibril yang datang kepada kamu untuk mengajar kamu tentang agama kamu”. 

 Dalam Manazil al-Sa'irin, Abd Allah al-Ghummari juga mengutip kata-kata al-Harawi 

bahwa adi ini adalah tanda yang meresapi mazhab ini. Yang mengatakan dan menjelaskan: karena 

kelompok khusus ini mengambil dari pengetahuan lengkap dan muqabah kepada Allah SWT setiap 

saat, baik bergerak atau diam, bernapas atau menghembuskan napas, sehingga hati dikendalikan 

oleh kebenaran. Akibatnya, ihsan menutupi dua kuburan—muraqabah dan mushahadah. 

b. Sesiapa Memusuhi Kekasih Allah, Mujahadah Dan Fana Kerana Allah    

َِى لِي وَلِيًّا فَ قَدْ آذَنْ تُهُ بِالْحَرْبِ، وَمَا تَ قَرَّبَ إلَِىَّ عَبْدِي  " عَنْ أبَِي هُرَيْ رَةَ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  ََّىْءٍ أَحَ ََّّ بِ إِنَّ اللَّهَ قَالَ مَنْ عَا

وَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْب َ  تَ قَرَّبُ إلَِىَّ بِالن َّ تَ رَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَ زاَلُ عَبْدِي يَ  ا اف ْ ََهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِ إلَِىَّ مِمَّ تُهُ كُْنْتُ سَمْ هِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُ بْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي ب ْ

ِْتُ عَنْ يَ بْطُشُ بِهَا وَ  ََاذَنِي لُْعِيذَنَّهُ، وَمَا تَ رََِّ ُِنِ اسْتَ  ِِي عَنْ نَ فْسِ الْمُؤْمِنِ، يَكْرَهُ شَىْءٍ أنَاَ فَاعِلُ  رجِْلَهُ الَّتِي يَمَِّْي بِهَا، وَإِنْ سََلََنِي لُْعْطِيَ نَّهُ، وَلَ هُ تَ رَدِ

."الْمَوْتَ وَأنََا أَكْْرَهُ مَسَاءَتَهُ   

Maksudnya:   

Dari Abu Hurairah RA berkata: “Rasulullah SAW bersabda: Sesungguhya Allah SWT berfirman: 

“Siapa yang memusuhi waliku maka Aku telah mengumumkan perang dengannya. Tidak ada 

taqarrubnya seorang hamba kepadaKu yang lebih aku cintai kecuali engan beribadah dengan apa 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

59 
 

yang telah Aku wajibkan kepadanya. Dan hambaku yang selalu mendekatkan diri kepadaKu 

dengan nawāfil (perkara-perkara sunnah di luar yang fardu) maka Aku akan mencintainya dan 

jika Aku telah mencintainya maka Aku adalah pendengarannya yang dia gunakan untuk 

mendengar, penglihatannya yang dia gunakan untuk melihat, tangannya yang digunakannya untuk 

memukul dan kakinya yang digunakan untuk berjalan. Jika dia meminta kepadaku niscaya akan 

aku berikan dan jika dia minta perlindungan dariKu niscaya akan Aku lindungi”. 

 Hadis ini menceritakan tentang permulaan jalan sufi dan penamatnya. Ini kerana mereka 

memulakannya dengan mujahadah. Sentiasa bermujahadah dan berusaha bersungguh-sungguh 

untuk membersihkan diri dari segala larangan Allah SWT serta menghiasi segala perkataan, 

perbuatan dan keberadaan dengan sesuatu yang disukaiNya. Sentiasa berpaling kepadaNya pada 

setiap masa dan tempat sehingga mencapai kedudukan fana. Sesiapa yang berjaya, sesungguhnya 

dia akan disayangi dan terpelihara. Fana pada dirinya, utuh pada Tuhannya. 

 

c. konsep Ikhlas dan Niat 

 Dua konsep ikhlas dan Niat sangat ditekankan dalam ilmu tasawuf:  

هِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ عًن  ابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَلَى الْمِنْبَرِ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّ مَ يَقُولُ إِنَّمَا الْْعَْمَالُ بِالن ِيَّاتِ وَإِنَّمَا عُمَرَ بْنَ الْخَطَّ وَسَلَّ

لَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أوَْ إِلىَ امْرَأةٍَ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتهُُ إِ  يْهِ لِكُل ِ امْرِئٍ مَا نَوَى فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتهُُ إِ لَى مَا هَاجَرَ إِلَ  

Maksudnya:  

Ia mengutip perkataan Umar bin Al-Khab RA: Aku mendengar Rasulullah SAW bersabda, 

Sesungguhnya setiap perbuatan dipengaruhi oleh tujuannya. Tidak dapat disangkal, setiap orang 

akan diberi imbalan sesuai dengan rencananya. Siapapun yang berhijrah dengan tujuan untuk 

menyenangkan Allah dan Rasul-Nya, maka ia melakukannya untuk Allah dan Rasul-Nya. Dan 

barangsiapa yang hijrah karena menginginkan kehidupan yang layak atau karena ingin menikah 

dengan wanita, maka hijrahnya akan bernilai sesuai dengan apa yang dia niatkan. 

 Hadits ini dapat ditemukan di halaman depan Bustan al-„Arifin karya Imam al-Nawawi 

atau al-Arba'in al-Nawawiyyah. Menurut hadits ini, niat adalah keseimbangan yang menentukan 

diterima atau tidaknya sesuatu. Jika niatnya positif, pahala akan diterima begitu saja; Namun, jika 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

60 
 

niatnya negatif, pahala tidak akan diterima. Tiga syarat harus dipenuhi agar pahala ini dapat dicapai 

melalui niat baik 

a. Ibadah seorang abid (ibadah al-abid) adalah beramal saleh karena takut kepada Allah SWT 

(khawf min Allah). 

b. Ibadah seorang “pedagang” (al-tujjar) adalah beramal saleh agar mendapat pahala dari Allah 

SWT (li talab al-jannah wa al-thawab). 

c. perbuatan baik yang dilakukan karena malu kepada Allah (haya'an min Allah), untuk memenuhi 

kewajiban seseorang kepada Allah (ta'diyah li aq al-ubudiyyah), dan untuk mengungkapkan rasa 

terima kasih kepada Allah. Bahkan dalam keadaan seperti itu, ia selalu khawatir amalannya akan 

dianggap ibadah al-ahrar jika Allah SWT tidak merestuinya. 

d. Hadis Riwayat Aisyah :   

 

ثنََا الْحَسَنُ بْنُ  ثنََا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يَحْيَى أخَْبَرَنَا حَيْوَةُ عَنْ أَبيِ الْْسَْوَدِ سَمِعَ عُرْوَةَ عَنْ عَاحَدَّ ئشَِةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّ عَبْدِ الْعزَِيزِ حَدَّ

رَ قدََمَاهُ فَقَالَتْ عَائشَِةُ لِمَ تصَْنَعُ هَذَا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَقَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ نَبيَِّ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقُومُ مِنْ اللَّيْلِ حَتَّى تتَفََطَّ 

رَ قَالَ أفََلََ أحُِبُّ أنَْ أكَُونَ عَبْدًا شَكُورًا مَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تأَخََّ  مَا تقَدََّ

"Telah menceritakan kepada kami Al-Hasan bin Abdul Aziz telah menceritakan kepada kami 

Abdullah bin Yahya telah mengabarkan kepada kami Haiwah dari Abu Al-Aswad dia mendengar 

Urwah dari Aisyah radhiallahu'anha bahwa Nabi SAW melaksanakan shalat malam hingga kaki 

beliau bengkak-bengkak. Aisyah berkata, Wahai Rasulullah, kenapa Anda melakukan ini padahal 

Allah telah mengampuni dosa Anda yang telah berlalu dan yang akan datang? Beliau bersabda, 

"Apakah aku tidak suka jika menjadi hamba yang bersyukur? 

 Shalat malam yang dilakukan Rasulullah dikenal panjang. Berdasarkan hadis yang 

diriwayatkan Abu Abdillah Huzaifah Ibnu Yaman, Rasulullah menghabiskan surah al-Baqarah, Ali 

‘Imran, dan an-Nisa dalam shalatnya. Baginda Nabi membacakan surat-surat itu dengan tartil. 

Aisyah pun bertanya kepada Rasulullah SAW, mengapa suaminya shalat malam hingga kakinya 

bengkak. Bukankah Allah SWT telah mengampuni dosa Rasulullah baik yang dulu maupun yang 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

61 
 

akan datang? Rasulullah menjawab, "Tidak bolehkah aku menjadi seorang hamba yang banyak 

bersyukur?" (HR Bukhari Muslim). 

 

CONCLUSION 

Selain Al-Qur'an yang memberikan landasan yang tegas bagi praktik tasawuf, hadis Nabi SAW 

merupakan sumber utama ajaran Islam. Jika berbicara tentang inspirasi Hadis yang meletakkan 

kerangka spiritualitas Islam dan sering dikutip sebagai landasan ajaran Sufi yang menekankan 

spiritualitas dalam kehidupan sehari-hari, kita tidak bisa melihat lebih jauh. Anggota komunitas 

Muslim memenuhi kebutuhan spiritual mereka dengan menanggapi panggilan agama untuk 

bertindak seperti yang dijelaskan dalam Hadis. Jika dilihat melalui lensa Hadis, gagasan Sufi 

menawarkan petunjuk tentang cara manusia dan Tuhan dapat berkumpul untuk berdoa dan 

bermeditasi. Hanya sampai hamba hati mencapai kesucian yang kemudian dikenal sebagai fana' 

barulah diri manusia dapat menyatu dengan Tuhan. Fana adalah ikatan yang tulus antara seorang 

hamba dan Yang Maha Tinggi. Indikasi hadis dalam tindakan Rasulullah SAW sendiri memberikan 

aspek spiritualitas yang dapat dianggap bertanggung jawab langsung terhadap perkembangan 

tasawuf di seluruh dunia Islam. Secara umum diterima bahwa dia berada di taqarrub (mendekatkan 

diri kepada Allah) selama kesendiriannya yang lama di Gua Hira. Inilah yang membuat konsep 

uzlah begitu dikenal di kalangan sufi. 

     

 

REFERENCE 

Ahmad Tajuddin Arafat. (2012). Sufi Commentaries on Hadith: Analytical Study of al-Hakim al-Tirmizi‟s 

Viewpoints towards Understanding Hadith on  His Work Nawadir al-Usul fi Ma‟rifat Ahadith 

al-Rasul, TEOSOFIA, volume 1 (no. 2, 2012) 40-41.   

al-Bukhari. (2000), Sahih al-Bukhari. Saudi Arabia: Dar al-Salam.  

al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din. Kaherah: Dar al-Tauz’ wa alNasyr al-Islamiyyah. 

al-Ghummari, Abd Allah. (2007). al-I’lam bi’anna al-Tasawuf min Shariat al-islam. Palestin: Jami’iyyah 

Ali al-Bayt li al-Turath wa Ulum al-yar’iyyah. 

al-Nawawi, Yahya bin Sharaf al-Din. (2002). Bustan al-Arifin. Kaherah: Dar al-Rayyan li al-Turath. 

al-Qushayri, Abd al-Karim bin Hawazin. (1998). al-Risalah alQusairiyyah. Beirut: Dar Ihya‟ al-Turath. 

al-Tusi, Abu Nasr al-Sarraj 1960, Al-Luma’, Mesir: Dar al- Kutub al-Hadithah 

At-Taftazani, dalam Syamsun Ni’am 2006.,  The Wisdom Of KH Achmad Siddiq:  Membumikan Tasawuf, 

Surabaya: Erlangga 

Azyurmardi Azra. (2005). “Networks of the Nadwah Ulama Nusantara III: Ketokohan dan Pemikiran 

Ulama Melayu Haramayn and Jawi (Malay-Indonesian) Ulama”. Fakulti Pengajian Islam, UKM 

dan Majlis Agama Islam Negeri Pulau Pinang, 15-17 April 2005), 122. 

Bakhtiar, Laleh, Sufi 2001.: Expressions Of The Mystic Quest, terj. Purwanto, Perjalanan Menuju Tuhan, 

Dari Maqam-Maqam hingga Karya Besar Dunia Sufi, Bandung: Yayasan Nuansa Cendekia, 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc


Journal of Spirituality and Counseling 
ISSN(Online): XXXX-XXXX 

Vol 1 no 1 (2026): Januari 2026 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc  

 

62 
 

Ghazali, Imam, Ringkasan Ihya Ulumuddin, Jakarta: Akbar Media Eka Sarana, 2008. 

Haeri, Fadhlalla 2003. Dasar-Dasar Tasawuf. Pustaka Sufi. Yogyakarta : Halim, Abdul Mahmud 2002,  

Tasawuf di Dunia Islam, Penerbit, Pustaka Setia, Jakarta, Hamdan, Rasyid  2006, Sufi Berdasi, 

Mencapai Derajat Sufi dalam Kehidupan Modern, Jakarta: Al-Mawardi 

Hamka 2005,  Tasawuf Modern, Penerbit Pustaka Panjimas, Jakarta 

Muslim. (2000). Sahih Muslim. Saudi Arabia: Dar al-Salam. 

Nasution, Harun 1990, Falsafah dan Mistisisme dalam Islam, Jakarta: Bulan Bintang 

Seyyed Hossein Nasr, dkk 2002, Warisan Sufi, Sufisme Klasik dari Permulaan hingga Rumi (700-1300 

M), Jogjakarta, Pustaka Sufi 

 

 

https://jurnal.gerakanedukasi.com/index.php/jsc

